

Making Biblical Scholarship Accessible

This document was supplied for free educational purposes. Unless it is in the public domain, it may not be sold for profit or hosted on a webserver without the permission of the copyright holder.

If you find it of help to you and would like to support the ministry of Theology on the Web, please consider using the links below:



https://www.buymeacoffee.com/theology



https://patreon.com/theologyontheweb

#### **PayPal**

https://paypal.me/robbradshaw

A table of contents for *Honeycomb* can be found here:

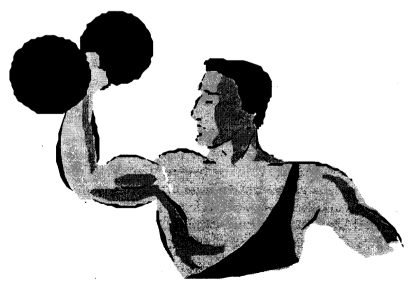
https://biblicalstudies.org.uk/articles honeycomb.php



# Gentle Strength: A Model for Ministry

Russell H. BOWERS, Jr.

hat does a Christian minister look like? Is he a strongman with big muscles and a cold stare? Or is she a nurse quietly caring for her timid young patient?



The minister as strongman



The minister as nurse

Actually, neither picture tells the whole story. Each tells something about what a faithful minister looks like, but each picture needs to be balanced by the other. The Christian needs to be both strong and gentle.

To be specific, those who serve in Christ's name must be strong in the Christian faith without being arrogant in the way they present it. They need to act differently toward mistaken ideas and those who believe them. We must hold firmly to our faith while respecting the people who believe another. It is important that we learn humility and the ability to listen even when we are convinced that we know the truth. Christians should interact with non-Christians whenever possible rather than withdrawing in isolation from them.

## The Christian Minister: Strong for the Truth

Christianity is not a weak faith. The Bible calls for Christians to be strong in at least three ways: discernment, decisiveness, and deeds. That is, we are to be strong in mind, strong in will, and strong in action.

#### Discernment

The Bible tells us we should not try to blend our Christian faith with anti-Christian beliefs into something new with a little bit of each. Christianity and anti-Christian beliefs are like oil and water—they do not combine. Another thing we should not do is simply choose a faith to follow-either Buddhism or Christianity or Islam or Hinduism or whatever—without first trying to decide which one is really true. Rather. the Christian must be strong in mind to distinguish truth from error. Both trying to blend opposite beliefs together, and simply choosing one (without struggling to find out which one is true) are forms of mental and spiritual laziness. People who are lazy in this way sometimes end up believing almost everything. Instead, we need strong minds that we use to discern truth from error. And we need strong wills to choose to follow the truth, even when family and friends around us want us to do otherwise.

There are many biblical passages that urge us to exercise our minds in this way. Here are a few. 1 Thessalonians 5:19-21 gives us the wise response when we encounter new teaching (or "prophecies"). First, do not ignore it (or put out the Spirit's fire by treating it with contempt). But second, do not swallow it without thinking; instead, test what is said. Third, hold onto whatever you find in it to be good, and turn away from whatever in it is wrong (or evil).

One audience that followed this method was the Jews from Berea. When Paul and Silas introduced to them the news about Jesus. the Bereans did not ignore it. But neither did they blindly accept it without thinking. Rather, they listened to the message with great eagerness and then tested it scripturally. They compared Paul's new message with what the Bible said. As a result, many believed.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Acts 17:10-15.

A strong mind is needed not only to help us choose between Christianity and another faith. After we become Christians we will also need to distinguish between true, biblical Christianity on the one hand, and groups that *claim* to be Christian but misunderstand and misuse the Bible on the other. The apostle John warned his readers not to "believe every spirit, but [to] test the spirits to see whether they are from God, because many false prophets have gone out into the world." There is a danger that Christians might be "led astray from [their] sincere and pure devotion to Christ" and follow "a Jesus other than the Jesus [the apostles] preached," or desert "the one who called you by the grace of Christ and [turn] to a different gospel—which is really no gospel at all." Christians must stop thinking like children and think like adults.

The ability to see the difference between truth and error—or better and best—is not something that happens to us all of a sudden and once-for-all. Rather, it is a continual and ever more refined exercise throughout our lives as individuals and as churches. That is why Paul prayed that the Philippians' love "abound more and more in knowledge and depth of insight, so that [they] may be able to discern what is best...." In this verse discernment means choosing what is best when we have many good things we could do. Sometimes we have many good ways we could go, or good things we could do, but one is better than the rest. In these cases we need to say "no" to the good so we can say "yes" to the best. The point I want to make here is that Christianity calls for many kinds of strength of mind to discern truth and excellence from error and mediocrity. Christianity does not pretend all ways are equal.

#### Decisiveness

Once we discover what the truth is, God does not want Christians to be half-hearted for it. The Bible calls on us to make a

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>1 John 4:1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>2 Cor 11:3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Gal 1:6−7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>1 Cor 14:20.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Phil 1.9

strong, decisive, and clear commitment. Biblical Christianity is not for the faint of heart.

Some verses suggest that God would rather people be strong in their commitment—even if it is a commitment to error—than be indecisive. Joshua wanted Israel to choose their god, even if that meant another than Yahweh.<sup>7</sup> Elijah urged an indecisive Israel to go ahead and serve Baal if he truly were god, but by all means to stop wavering between two opinions.<sup>8</sup> Jesus wished the Laodiceans were either hot or cold.9 If the resurrection is not true we should "eat and drink, for tomorrow we die."10 If we want to be significant for the kingdom of God we must deny ourselves, "hate" our natural relatives, take up our cross, and follow.11 Significance does not come to those indecisive souls who put their hand to the plow and then look back.<sup>12</sup> Being a Christian means being a Christian, not being a Christian and worshiping the spirits or the Buddha at the same time.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Josh 24:14–15.

<sup>81</sup> Ki 18:21.

<sup>9</sup>Rev 3:15.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>1 Cor 15:30.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Lk 9:23–27; 14:26–27. "Love" and "hate" are sometimes used in the Bible not to describe feelings of "affection" and "revulsion," but the dispassionate notions of "choose" and "reject." Thus in Mal 1:2-5 God "loved" Jacob but "hated" Esau. The issue here seems to be more of choice than of emotion, as Paul's use in Rom 9:10-13 makes clear—"Yet, before the twins were born or had done anything good or bad—in order that God's purpose in election might stand: not by works but by him who calls—she was told, 'The older will serve the younger.' Just as it is written: 'Jacob I loved [i.e., chose], but Esau I hated' [i.e., rejected as covenant partner]." Similarly, Jesus did not urge his disciples to loathe money. Proverbs in particular speaks of its value. Rather, since we cannot serve two masters, we hate [reject service to] the one and love [choose to serve] the other. In Luke, "hate" cannot mean a strong emotional distaste for one's parents, since that would contradict the rest of scripture, especially the command to honor one's parents. Rather the disciple "hates" his parents in the sense of not giving first place to their wishes, but choosing instead to follow Christ.

<sup>12</sup>Lk 9:62.

#### Deeds

Having exercised critical strength of mind to discern the truth and decisive strength of will to side with it, the Christian is urged to demonstrate active strength of doing. She is to live for the truth.

This is true, first, for all of life in general. But in particular the Bible requires the Christian community to stand against wrong religious ideas. Being strong for the truth includes being strong against wrong. When some Jews tried to force Gentile Christians to be circumcised and obey the Old Testament Law, Paul and Barnabas entered into "sharp dispute and debate with them." The false Jewish teaching stirred up in the apostles a sense of urgency to show how wrong it was. This is because false teaching is not an innocent difference of opinion about things that don't really matter. Rather, false teaching can both destroy the faith of individuals and ruin whole households. 14 Only by watching his doctrine closely can the Lord's servant save both himself and his hearers. 15 Consequently early church leaders did not smilingly welcome wrong doctrine and practice but vigorously opposed them, even if doing so meant publicly opposing the chief of the apostles.<sup>16</sup> The glorified Lord commended Ephesus for exposing false apostles. By contrast he rebuked Pergamum for having people who held to the teaching of Balaam and the Nicolaitans, and Thyatira for tolerating "that woman Jezebel" who called herself a prophetess.<sup>17</sup> Swerving from true doctrine can lead to loss of reward, and welcoming those who teach it entails sharing in their wicked work.<sup>18</sup> Early church leaders felt compelled to urge their followers to "contend for the faith that was once for all entrusted to the saints."19

To summarize: truth and error in religious teachings is an important matter. The biblical Christian needs to be strong in mind to

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Acts 15:2.

<sup>142</sup> Tim 2:18; Tit 1:11.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>1 Tim 4:16.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Gal 2:11–21.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Rev 2:2, 20.

<sup>182</sup> John 7-11.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Jude 3.

discern the truth, strong in will to commit himself exclusively to it, and strong in action to promote the truth and expose error. The strongman does in fact represent one part of Christian leadership and ministry.

## The Christian Minister: Gentle with People

But does the strongman tell the whole story? In particular, how should we display our strength? The Christian minister must be strong as far as the truth is concerned. But what is his behavior like toward people?

#### The General Pattern

The general pattern is gentleness. Both in its commands and in its examples, the New Testament urges gentleness as the way to commend truth and expose error. The scriptures do not encourage us to be proud and combative as we proclaim the gospel.

2 Timothy 2:23-26. 2 Timothy is probably Paul's last letter. In it the apostle instructs his student how to carry on the ministry after he himself is gone. The letter introduces the pattern of combining strength for the truth with gentleness toward people.

In this passage, we see the idea of strength for the truth emerges when Paul says that God did not give us a spirit of timidity. Therefore Timothy should not be ashamed to speak about the Lord, but strong enough to join Paul in suffering for the gospel.<sup>20</sup> He must keep the pattern of sound teaching, and guard the good deposit that was entrusted to him.<sup>21</sup> Strong in God's grace, Timothy is to pass the content of Christian faith on to others,<sup>22</sup> taking care to handle it accurately.<sup>23</sup> Giving his mind in this way to good teaching, he should shun foolish arguments.<sup>24</sup>

But *how* should Timothy carry out this ministry of strength for the truth?

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>2 Tim 1:7–8.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>2 Tim 1:13–14.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>2 Tim 2:1–2, 14a.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>2 Tim 2:15.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>2 Tim 2:14b, 16, 23.

[T]he Lord's servant must not quarrel; instead, he must be kind to everyone, able to teach, not resentful. Those who oppose him he must gently instruct, in the hope that God will grant them repentance leading them to a knowledge of the truth, and that they will come to their senses and escape from the trap of the devil, who has taken them captive to do his will.<sup>25</sup>

The Greek word translated "quarrel" means first to fight physically, and second to fight with our words: quarrel, wrangle, dispute. It therefore implies a serious conflict, intensive and bitter. The servant of the Lord must not engage in such combativeness. Rather, he or she must be "kind," a word that the Greek New Testament uses to describe the way a mother cares for her little children. She is not harsh with them, but patient and soothing, even when she needs to be persistent in instruction or correction. Here is where the image of the nurse calming a young patient, rather than the strongman lifting his barbell, is appropriate. Further, the Christian minister must be "not resentful," meaning able to endure difficulties without becoming angry or upset. Rejecting resentment, the strong servant of the scriptures "gently" instructs his opponents. The word behind "gently" means gentleness of attitude and behavior in contrast with harshness in one's dealings with others.

Chapter four repeats this pattern of strong for the truth, gentle with people. In view of the wickedness of the last days and the persecution that awaits the godly,<sup>27</sup> as well as the tendency of people to prefer smooth talk to sound teaching,<sup>28</sup> the Christian leader is to preach the word (i.e., be strong for the truth).<sup>29</sup> He must capitulate neither to evil nor to the spirit of the age. But again we ask, *how* is he to preach the word? "With great patience and careful instruction." The word translated "patience" means *longsuffering*, the prolonged restraint of *passion*, *anger*, *or rage*. It is "a state of emotional calm in

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>2 Tim 2:24–26.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>1 Thess 2:7.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>2 Tim 3.

<sup>282</sup> Tim 4:3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>2 Tim 4:2.

the face of provocation or misfortune and without complaint or irritation."30 Timothy and we who follow him must not get quickly angry with those who oppose us, but suffer long under their criticism or ridicule; not to shout, scold, or rely on sarcasm, but to reply with careful instruction. Strong commitment to the truth does not require that we act inappropriately toward opponents. Strong for the truth ... but gentle with people.

1 Peter 3:15-16. Peter says the same thing. Peter opens these verses by saving that his readers should 1) in their hearts set apart Christ as lord, and 2) always be prepared to explain and defend their hope. This is being strong for the truth: strong in mind to be able to give a reason, and strong in will in decisively choosing to make Christ lord of one's life.

"Gentle with people" follows in the apostle's instructions regarding how this strong, reasoned defense of one's faith is to be made: "with gentleness and respect...." For "gentleness" Peter employs the same word that Paul did in 1 Thessalonians 2.31 The word translated "respect" is a word that is more often translated "fear." It sometimes meant the panic that prompts a person to flee. It could also be used to describe profound awe for a god. Because of who God is, people treat him with fear and respect. That is the kind of attitude we should have toward other people, even those who question our Christian faith. We should neither be flippant, sarcastic, haughty, nor disinterested. Paul suggests the same when he teaches that we should "show true humility toward all men,"32 and James when he warns against cursing men.33

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Johannes P. Louw and Eugene A. Nida, eds., Greek-English Lexicon of the New Testament based on Semantic Domains in Bible Windows 6.0 (Cedar Hill, Texas: Silver Mountain Software, 2001), s.v. μακροθυμία, ας f patience 25.167.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>The word is used eleven times in the NT: 1 Cor 4:21: 2 Cor 10:1: Gal 5:23; 6:1; Eph 4:2; Col 3:12; 2 Tim 2:25; Tit 3:2; Jas 1:21; 3:13; 1 Pet 3:16. See also related words in Matt 5:5; 11:29; 21:5; and in 1 Tim 6:11.

<sup>32</sup>Tit 3:2

<sup>33</sup> Jas 3:9-12.

## Reasons to Deal Gently

But why be gentle? Why not be strong in our dealings with people, just as we are strong in our commitment to the truth? The Bible suggests several reasons:

We Also Have Weaknesses. In describing Old Testament worship, Hebrews says that high priest "is able to deal gently with those who are ignorant and are going astray, since he himself is subject to weakness."<sup>34</sup> Recalling our own sinfulness is good medicine to cure us from the sickness of pride. Paul says the same when reminds Titus that "[a]t one time we too were foolish, disobedient, deceived and enslaved by all kinds of passions and pleasures. We lived in malice and envy, being hated and hating one another."<sup>35</sup> Both our present weaknesses and past follies should incline us toward humility and the gentle treatment of those who are themselves going astray.

Others May Be Right. Some Christians believe that they have all the truth and only the truth, whereas everything that everyone else believes is wrong. Neither is true.

Abraham is one of the most honored people we read about in the Old Testament. He was the founder of the Jewish nation and is "the father of all who believe."<sup>36</sup> His faith made him the friend of God.<sup>37</sup> Yet these things did not make him always right.

On one occasion Abraham moved to Gerar. There he lied about his wife, and Sarah ended up in Abimelech's harem. To fix this problem, God did not speak to Abraham but, of all people, to a Philistine king!<sup>38</sup> Through his lack of faith and reliance on improper schemes, Abraham had made himself incapable of hearing God's voice on how to resolve the present crisis. God instead warned Abimelech, who immediately restored Sarah, and indirectly rebuked Abraham at the same time. Abraham, the believer, the covenant partner, the friend of

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Heb 5:2.

<sup>35</sup>Tit 3:3.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Rom 4:11–12, 16–17.

<sup>37</sup>Jas 2:23.

 $<sup>^{38}\</sup>mbox{Gen}$  20:1; 21:22, 34. Cp. Isaac's experience with another Abimelech in Gen 26:1.

God and father of all who believe, only heard God's voice on this occasion through the mouth of a pagan, Philistine king. He had lied because he falsely assumed, as Christians sometimes do today, that there was "no fear of God in this place" -- among the non-believers with whom he lived.

This instance is not the only one in the Bible. Josiah was a godly king of Judah, who "did what was right in the eyes of Yahweh and walked in the ways of his father David, not turning aside to the right or to the left."40 The Bible says that "[n]either before nor after Josiah was there a king like him who turned to Yahweh as he did—with all his heart and with all his soul and with all his strength, in accordance with all the Law of Moses."41

By contrast, the Pharaohs of Egypt are not generally pictured as being very close to God. Yet when Egypt's Pharaoh Neco marched out to fight Babylon, he warned Josiah not to oppose him: "God has told me to hurry; so stop opposing God, who is with me, or he will destroy you." Tragically, the Bible says that Josiah "would not listen to what Neco had said at God's command but went to fight him on the plain of Megiddo." He was shot by archers and died. 42 The godly king had refused to listen to God's voice coming from an unexpected source.

Jesus observed that "the people of this world are more shrewd in dealing with their own kind than are the people of the light."43 Proverbs says we should learn from ants.<sup>44</sup> Even donkeys and stones may on occasion have things to say. 45 Only if we have more faith and a closer walk with God than did Abraham, and more zeal for Yahweh than did Josiah, can we afford to ignore those outside our community

<sup>39</sup>Gen 20:11.

<sup>402</sup> Chron 34:1.

<sup>412</sup> Ki 23:25

<sup>422</sup> Chron 35:20-24.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Lk 16:8. The word translated "shrewd" implies showing practical wisdom.

<sup>44</sup>Prov 6:6-11.

<sup>45</sup>Num 22:28-31; Lk 19:40.

of faith. Though the believing community may be the usual way God speaks to us, it may not be the only way.

Abusive Speech is the Tool of False Teachers. Although some people think that the louder and more forcefully someone speaks, the truer his words must be, there is actually no relationship between loudness and truth. Slander and abusive speech are the tools of false teachers, who use them to cover up the weakness of their arguments and persuade the simple-minded to follow them. It is "godless men" and "dreamers" who "slander [even] celestial beings" and "speak abusively against whatever they do not understand." They stand in sharp contrast with the archangel Michael, who dared not bring a slanderous accusation against even so obvious an enemy as Satan. 46

**Peaceful Words Coupled with Godly Living is the Wise Pattern.** On the contrary, the wise teacher controls his tongue, not using it to "curse men, who have been made in God's likeness." He demonstrates his wisdom "by his good life, by deeds done in the humility that comes from wisdom." Heavenly wisdom is neither envious nor ambitious; but pure, peace-loving, and considerate.<sup>47</sup>

Jesus Dealt Gently. This is the way Jesus ministered. In seeking to paint a picture of Jesus' ministry Matthew quoted Isaiah:

Here is my servant whom I have chosen, the one I love, in whom I delight; I will put my Spirit on him, and he will proclaim justice to the nations. He will not quarrel or cry out; no one will hear his voice in the streets. A bruised reed he will not break, and a smoldering wick he will not snuff out, till he leads justice to victory. In his name the nations will put their hope.<sup>48</sup>

Verse 19 does not mean Jesus said nothing at all, for the previous verse speaks of his proclaiming justice. Rather, the picture is one "of gentleness and humility (11:29), of quiet withdrawal ... and a presentation of his messiahship that is neither arrogant nor brash." When Peter wants to summarize Jesus' ministry, he talks about "how God anointed Jesus

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup>Jude 8–10. Cp. nearly identical words in 2 Pet 2:10–12.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Jas 3:9–18.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Matt 12:18–21. Cp. Isa 42:1–4.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>D. A. Carson, "Matthew," in The Expositor's Bible Commentary,

of Nazareth with the Holy Spirit and power, and how he went around doing good and healing...."50 The normal patter Jesus followed was not one of confrontation.

#### When to Break the Pattern

There were, however, occasions when Jesus did speak harshly. In Matthew 23 he pronounced seven woes against the teachers of the law and Pharisees, whom he named hypocrites, sons of hell, blind guides and fools, whitewashed tombs, snakes, and a brood of vipers. This is not exactly the softest approach. In addition to Jesus, one can think of Elijah with the prophets of Baal,<sup>51</sup> Paul with Elymas,<sup>52</sup> and Isaiah with idol worshippers.<sup>53</sup> Why on these occasions did God's ministers depart so dramatically from the normal pattern of gentleness?

One key seems to be that people who are scolded harshly are those who should have known better. The lawyers and Pharisees had long studied God's law; their godlessness was the result not of lack of opportunity, but of willful misreading. Elymas was a Jew who also should have had access to the truth, but who instead turned to false prophecy and sorcery. Paul's treatment of him differed greatly from the way he pleaded with the pagans in Acts 14:11-18 without scolding them. The Israelites whom Elijah confronted should have known Yahweh. The idolaters Isaiah ridiculed had failed to do the most basic kind of thinking.<sup>54</sup> Their guilt thus exposed them to rebuke rather than entreaty.

Second, those who were scolded had not fooled themselves only, but were often leading others astray. The lawyers and Pharisees were not just blind, but blind guides. Elymas was deterring Sergius Paulus from the truth. Paul personally opposed Peter in the presence

gen. ed. Frank E. Gæbelein, CD ROM ed. (Grand Rapids: Zondervan, n.d.), on Matt 12:15-21.

<sup>50</sup> Acts 10:38.

<sup>511</sup> Ki 18:27.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>Acts 13:9-11.

<sup>53</sup> Isa 44:9-20.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup>See esp. Isa 44:19-20.

of others (implying a possible loss of face for Peter) because "other Jews joined him in his hypocrisy" and "even Barnabas was led astray." He later urged Titus to sharply rebuke legalists "because they are ruining whole households." 56

We may conclude that the general pattern for ministry—certainly the initial approach—is that of gentleness. This is what the teaching passages say and what many examples and stories illustrate. There are, however, occasions when people so irresponsibly and actively embrace error that *they* must be opposed as strongly as the doctrines they promote.

#### Three Mechanics of Gentleness

## Separate the Person from the Problem.

The preferred procedure, however, and the one that should be followed first, is to distinguish between a false teaching and the person who happens to hold it. The false teaching is the problem; the person is not.

In their book on negotiation, Fisher, Ury, and Patton devote a chapter to separating the person from the problem.<sup>57</sup> They remind us that negotiators are people first, and that every negotiator has two kinds of interests—those dealing with the substance of the negotiation, and those dealing with relationships among the negotiators. The chapter concludes by asserting, "Separating the people from the problem is not something you can do once and forget about; you have to keep working at it. The basic approach is to deal with the people as human beings and with the problem on its own merits."<sup>58</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup>Gal 2:11-13. This text does not include the kind of stinging words of rebuke in the previous examples, but does suggest a rather sharp and immediate confrontation with the putative chief of the apostles.

<sup>56</sup>Tit 1:10-13.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>Roger Fisher, William Ury, and Bruce Patton, Getting to Yes: Negotiating Agreement Without Giving In, 2<sup>nd</sup> ed., (Boston: Houghton Mifflin, 1991). Chapter two, "Separate the People from the Problem," occupies pages 17–39, and is the leading chapter in Part II, "The Method."

<sup>58</sup> Ibid., 39.

McGrath picks up this attitude toward negotiating business differences and adapts it to Christian apologetics.<sup>59</sup> He suggests the following:

Suppose you are talking to a lifelong atheist about his ideas. The superficial agenda may be about whether or not God exists. But beneath the surface, there may be a conflict going on within this person, unnoticed. Thoughts like this might be flashing through his mind: "I've been an atheist for twenty-five years now. That's a long time. And everyone knows that I'm an atheist. If I change my mind now, people will laugh at me. I'll lose face. My personal reputation is tied up with my atheistic views. I'm locked into this situation. Somehow, my atheism and my personal identity have become mixed up with each other. If I change my mind on this one, I'll somehow be condemning my whole past." The apologist can very easily reinforce such prejudices through a tactless and insensitive approach to the matter.60

To reduce the likelihood of making the problem worse, McGrath suggests first separating the people from the problem, and then making it easy for the people to change their minds.

Scripture seems to support this approach. Returning to 2 Timothy 2:24–26, we see that Paul urges gentle treatment of the erring person in the hope that he will abandon his wrong ideas. The enemy in this case is the devil who has ensnared those who oppose true doctrine. Gentle instruction and God's intervention may open the eyes of the blind to see and accept the truth. 2 Corinthians 4:1-6 says much the same thing.61

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Alister E. McGrath, Intellectuals Don't Need God & Other Modern Myths: Building Bridges to Faith through Apologetics (Grand Rapids: Zondervan, 1993), 88-92.

<sup>60</sup> Ibid., 88.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup>In 2 Cor 4 Paul talks about how the god of this age has blinded the minds of unbelievers. He is therefore the problem, as well as the doctrine he teaches. The proper response is to set forth the truth plainly and commend oneself to every man's conscience, preaching Jesus as Lord and themselves as servants. Both the above phrases fit the pattern of being strong for the truth yet gentle on people.

Gentleness may seem to be merely an attitude, a behavior that is hard to describe in precise terms. But there are procedures that can be used to assure a gentle approach. Separating the person from the problem is one. Listening before speaking, and using familiar terms are two more. Taken together they promote a sense that the speaker is not so self-satisfied that he says what he wants to say with a careless "Take it or leave it" attitude.

### Listen Before Speaking.

"He who answers before listening—that is his folly and his shame." There is wisdom in hearing and understanding another before talking with her, especially if the speaker wishes to discuss worldview or religion. Failure to do so may lead to needless misunderstanding or offense.

Paul practiced this approach by not just looking, but looking carefully at the Athenians' shrines before addressing the Areopagus.<sup>63</sup> This occasion reflected his overall strategy of becoming all things to all people in order to win as many as possible. His goal was not to dump a pile of words on an audience without caring whether they understood or not, but to win as many converts as possible.<sup>64</sup>

There are what may be called "[s]tandard techniques of good listening." These are

to pay close attention to what is said, to ask the other party to spell out carefully and clearly exactly what they mean, and to request that ideas be repeated if there is any ambiguity or uncertainty. Make it your task while listening not to phrase a response, but to understand them as they see themselves. Take in their perceptions, their needs, and their constraints.<sup>65</sup>

Such active, detailed listening does not necessarily mean that we agree with what is being said.

<sup>62</sup>Prov 18:13.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup>Acts 17:23.

<sup>641</sup> Cor 9:19-22.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Fisher, Ury, and Patton, Getting to Yes, 34.

Understanding is not agreeing. One can at the same time understand perfectly and disagree completely with what the other side is saying. But unless you can convince them that you do grasp how they see it. you may be unable to explain your viewpoint to them. Once you have made their case for them, then come back with the problems you find in their proposal.66

We may, in fact, disagree strongly with another, and yet do well to listen and understand.

The reason [entering into another's worldview] is important is that we want to get at the facts. What Hitler thought and felt and did were facts. The inner facts about Hitler help to explain a lot of the outer ones, and we need to know the inner Hitler as well as we can, if we wish to understand the terrible history of those times. Likewise if we wish to explore the nature of Buddhism we need to get at the meanings which are held by the Buddhist texts and Buddhist people. Our views are not facts about them, but facts about us. Later, when we have found what Buddhist Buddhism is we can shape our own.<sup>67</sup>

#### Present Christ in Familiar Terms.

Those who place high value on their content but little on their audience often speak their message in forms familiar to themselves, whether or not they communicate. Who cares if I have made what I have to say attractive, understandable, or relevant to my listeners? I have made my grand speech. What I said was clear enough to me. If they want to understand it, they will simply have to work harder to be able to do so.

Perhaps this overstates the case. But the effective communicator—the gentle communicator—will learn as much as possible about her audience as well as her subject. She will then tailor the latter to fit the former. Gentleness with people includes understanding them and making their work of listening easier.

Recently I attended a meeting for rural Asian pastors, many illiterate, some from restrictive political contexts. These were people

<sup>66</sup>Ibid., 35.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>Ninian Smart, Religion and the Western Mind (Albany: State University of New York Press, 1987), 4.

hungry for encouragement, worship, and basic instruction. The seminar had been organized by a wealthy, well-known Western evangelistic organization, and met in our capital city. No doubt the organization's intentions were noble. But when the opening speaker talked about their live satellite simulcasts to a long list of nations, he left his audience confused and hungry still. By contrast, he was followed by another who talked for three or four minutes: "Brothers, some of us know how to use the toilets, and others do not. Those who do must not laugh at those of us who do not, but rather help them learn. And here in the city, it is impolite to spit on the walls or floor of the hotel. I know some of you do that in your villages, but here is not a good testimony to do so. If you have to spit, use your bathroom or go outside, but do not spit on the walls or floor of the hotel." The second speaker knew his audience. His words, though lacking the great learning and flowery speech of the first, accomplished much more.

God has worked not only to communicate with humanity, but to make his communication plain. This is a major purpose of the incarnation, when Jesus came to earth in the flesh. No one has ever "seen" God in his essence and glory—with either the physical eye or the eye of the mind. The best we can hope for is that he put us in a cleft in the rock and cover us with his hand until he has passed by. Then he can remove his hand so we can "see" his back, but never his face. Because God in his nature and character is so much greater than we are—living "in unapproachable light"—no one has seen or can see him. The incarnation was God's method of communicating himself in a form you and I could grasp. "God, the One and Only, who is at the Father's side, has made him known."

<sup>68</sup> Jn 1:18; Ex 33:22-23.

<sup>691</sup> Tim 6:16.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>In 1:18. The word behind "has made known" means explain fully, give a detailed report. It stands behind the English exegete and exegesis. The job of the biblical exegete is to "lead out" the meaning of a text—neither to add to nor subtract from nor alter it—but to explain the text and its implications fully. So Christ has come to "exegete" the Father, who otherwise would have remained much more largely unknown.

Jesus spoke in familiar terms—talking about wells and water with the woman of Sychar; seeds, weeds, and crops with his agricultural audiences. Paul dressed his identical message in different clothing when speaking to Jews and Greeks, making it easy for each group to hear.<sup>71</sup> Gentleness with people entails fitting our message to our hearers.

### **Dealing With Opponents**

Ministering in such a way that we are strong for the truth but gentle with its adversaries is likely to raise opposition. Non-Christians will most likely object to our being strong for the truth; whereas fellow Christians may suspect that a gentle approach means that we are compromising somehow. How should we handle these objections?

## Non-Christian Opponents.

Most religions believe that they alone are right. Even those like Baha'i that say that all religions are valuable reject the exclusive claims of any particular one, insisting that their all-embracive approach alone is valid. The exclusive claims of Christ will inevitably clash with those who believe other faiths.

When this happens we may recall that it is not necessary to be combative when opposing error, even though we don't believe it. Shadrach, Meshach, and Abednego remained respectful even when they refused to worship Nebuchadnezzar's golden image. They simply stated their commitment to Yahweh and refusal to bow to any other god. Three chapters later, in Daniel 6, Darius outlawed prayer except to himself. Daniel made no public scene in response, but simply continued his own faithful practice. When Festus raised his voice and accused Paul of insanity, the apostle did not reply in the same way. He merely answered that what he was saying was "true and reasonable," properly addressing him as "most excellent Festus." More strikingly,

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup>Compare Acts 13:14–43 with Acts 17:16–34.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>Acts 26:25. In New Testament times, "most excellent" was an honorary form of address to high officials. By application, Christians today should use such honorific titles, where appropriate, in addressing their non-Christian objectors.

when the cured Namaan apologized in advance for bowing down (in body, not in heart) with the king in the temple of Rimmon, Elisha (who was no compromiser) told him, "Go in peace." All of these disagreed without being disagreeable.

## Christian Opponents.

By contrast, Christians are more likely to object to a gentleness that seems to get evangelists too close to their unbelieving audiences, because they suspect that getting close in this way involves compromise. Jesus' foes repeatedly accused him of befriending tax collectors and sinners, forgetting that it is the sick who need a physician, 74 and failing to grasp how deep God's love is for the lost, and how far he goes to win them back.75 Jewish Christians criticized Peter for eating with the uncircumcised. The apostle had to explain in detail to them the certainty of God's call to visit Cornelius, and Cornelius' conversion that followed.76 Therefore it is not surprising that some Christians today criticize others for getting too close to outsiders they are trying to reach.

When this happens, each side should assume the best of the other side, recalling that in this disputable matter as in others, Christians may in good faith adopt different positions. Unless compromise or sin are clearly and biblically at stake, Christians should not despise or condemn others whose practice is different. Each will one day give an account of himself, not of others.<sup>77</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup>2 Ki 5:15–19.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>See, e.g., Matt 9:10-13.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup>Lk 15:1–2 and the three stories that follow.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup>Acts 11:1–18. The story is told twice, because it was hard for early first-century Jewish Christians to believe that God truly loved and accepted the Gentiles *as Gentiles*.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup>Rom 14:1-15:4.

#### Conclusion

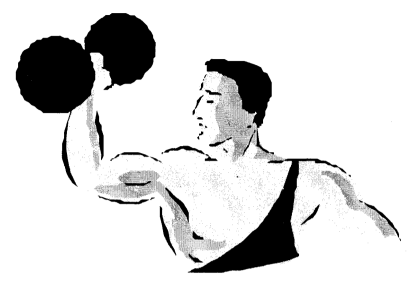
Gentleness without strength robs us of a sure message. Strength without gentleness builds walls rather than doorways into the hearts of our hearers. The effective, biblical minister will use both—the strength of discernment, decisiveness, and deeds when the issue is truth; the gentleness of separating, listening, and adapting when the issue is presenting that truth to people.

អំន្បាំ១ជីនន់គ្លន់ : ទាអំរួមួយសំពមព័ន្ធអិច្ច



<u> បណ្ឌិត រា៉ស់ស៊ែល បាវវ៉ើស៍</u>

តើព័ន្ឋការីគ្រីស្តបរិស័ទមើលទៅដូចជាអ្វី? តើគាត់ដូចជាបុរសខ្លាំង ម្នាក់ដែលមានសាច់ដុំធំ និងមានពន្លឺភ្នែកត្រជាក់ស្រេបនោះប្? ឬមួយក៏គាត់ ដូចជាគិលានុប្បដ្ឋាយិកាម្នាក់ដែលកំពុងមើលថែអ្នកជំងឺដែលកំពុងភ័យខ្លាចយ៉ាង ថ្នមៗជាទីបំផុតប្?



ព័ន្ឋការីដូចជាបុរសខ្លាំងក្លា



ព័ន្ឋកាវីដូចជាគិលានុប្បដ្ឋាយិកា

អ្នកមិនជៀប្រសើរជាងដកខ្លួតជច្ចុក្សារបស់រប្បជ្រានមិកអ្ន

សុដ្ឋានិលមោះឡើល រ រិលទ្ធគឺលារិ ទូលាលាព្នធ្លបាំធង្ហិគឺលាម្ដេលជាលាជិហៈ តាមពិតទៅ គ្នាឧរូបណាមួយដែលនិយាយប្រាប់សាច់រឿងបាន

ពេលជាមួយផ្អាដោះឈើងក៏ត្រូវគោរពដល់មនុស្សដែលមានជំនឿខុសប្លែក ងក្លួយបែរ ងយីរស់បង្កើរនៃថាក់ខា្លាប់កាន់ខ្លាប់ការ គ្រាប់ការ គ្រាប់ការ គ្រាប់ការ គ្រាប់ការ គ្រាប់ការ គ្រាប់ការ គ អ្នកណាវិដលមានជំនឿផ្ដេសផ្ដាសស្រេចទៅតាមវ័យបម្សើងៗពីគ្នា។ យម្អាជរបទបទកោងធានឹងខាងវិគ្ឆៀខ់ជាខាងរ កងខ្លួំសេចគ្រិរជំពីទវ័ងកម្ពុ ព្រាង្ក្លេបករបង់រលាជានា យខ្មែរះសេរមទក្យកអ៊ិក្សាពកេឝគ្នេយជេរមែងរីគ្រិរជំ ឧមាតរ គ្រែស្ត្រគី្យះព្យស់លមេនោព្យរវិបលជវ័ណរកម្ពុ ទេវចិច្ចយយេឝិ r **ង**វាន់ក្លន់ខ ងនិ ងឯងប៉ីងរីៈណភ្ជូលឧមេកោគ្រៀទសៃវិបណ្តុគី្យ ។កម្មារព្រះស្នោះគ្នោង ប៉ុន្តែរូបទាំងពីរ ត្រូវការថ្លឹងថ្លែងឲ្យគ្នាទៅព្រះទៅមក។

**។ គ្គីរី្យី**ប្យពោឌនិ គំពេ៖ នេះពាប់ល្ក្គេកង្កីរស ឲ្យគ្រីស្តប់វិសទវីងប៉ែង យ៉ាងហោចណាស់កិក្ខុងមធ្យោបាយប៉ីយ៉ាងដែរ គីការ មេដបរំរម្ពីកះព្យ r ខរះឝោយស្រេរដខ្សិរជំជាឧស័រដមិទសែរបិស្តគីគ្រីគ្រិរជំ កន្ទុកវិគ្រើស្តមវិស័នគិត្រឡូចទីខេត្តប្រសមគ្គីពិត

តមិត្តការបស្ដេប់គេទោះបីជាយើងដឹងច្បាស់ថាយើងស្ដាល់សេចក្ដីពិត

ឧមាខ្មាន នៃ កន្លិបគ្គេលឧព្រះគ្រាងយ៉ារគឺរធាន់ខេធសល់លង់រកោ 🕆 ដេរំងយ៉ារតិ

គ្រង់នោះមួយចិបនោះឡើយ ។ ជំគឿគ្រីស្តលិ៍ស័ទ និងជំនឿដែលប្រឆាំងនឹង ជំនឿផ្សេងៗដែលប្រវាំងគីងគ្រឹស្តហិទិស់ទដោយច្បិចយកគ្រងនេះមួយចិប ព្រះគម្ពីរប្រាប់យើងមិនឲ្យហោយជំគឿគ្រីស្តហិរស់ទេបស់យើងជាមួយ ಸಾಚುಣ್ಣಕ್ಷಾಣ គ្រីស្តបរិស័ទប្រៀបដូចជាប្រេងនិងទឹកដែលមិនអាចលាយចូលគ្នាបានឡើយ។ ការណ៍មួយទៀតដែលយើងមិនគួរធ្វើទាល់តែសោះគឺការ ជ្រើសផីសយកជំនឿ ណាមួយ ឬ ជំនឿអ្វីក៏ដោយមិនថាជំនឿពុទ្ឋសាសនា ជំនឿឥស្ថាមសាសនា ជំនឿពូហ្មញ្ញសាសនា មកដើរតាមដោយមិនបានសំរេចចិត្តជាមុនថាជំនឿមួយ ណាជាជំនឿពិតប្រាកដ ។ គ្រីស្តបរិស័ទគួរតែមានគំនិត រឹងប៊ីងក្នុងការបែងចែក សេចក្តីពិតឲ្យដាច់ចេញពីសេចក្តីឆ្គាំឆ្គង ។ ទាំងការប្រឹងប្រែងលាយជំនឿផ្ទុយគ្នា បញ្ចូលគ្នាទាំងការជ្រើសជីសយកជំនឿណាមួយដោយងាយ (ដោយមិនបាន ឈ្មុះឈ្មុលស្វែងរកឲ្យឃើញថាជំនឿមួយណាជាជំនឿពិតនោះ) សុទ្ធសីងតែជា ការខ្ជិលច្រអូសខាងផ្លូវចិត្ត និង ផ្លូវវិញ្ញាណ ។ មនុស្សខ្ជិលរបៀបនេះជួនកាល ទើរនៅត្រង់ស្អីក៏ជឿ ។ ផ្ទុយទៅវិញយើងត្រូវការមានគំនិតរឹងប៊ីងក្នុងការសង្កេត ឲ្យស្គាល់សេចក្តីពិត និង សេចក្តីឆ្គាំឆ្គង ។ យើងក៏ត្រូវការមានឆន្ទៈរឹងប៊ីងក្នុងការសង្កេត ច្បស្គាល់សេចក្តីពិត និង សេចក្តីឆ្គាំឆ្គង ។ យើងក៏ត្រូវការមានឆន្ទៈរឹងប៊ីងក្នុង ការជ្រើសជីសជើរតាមសេចក្តីពិត ទោះបីជាមិត្តសំឡាញ់ ឬ សាច់ញាតិជុំវិញ យើងចង់ឲ្យយើងធ្វើផ្សេងពីនោះយ៉ាងណាក៏ដោយ។

មានអត្ថបទគម្ពីរជាច្រើនដែលជំរុញយើងឲ្យហាត់ច្រើតំនិតរបស់យើង
ក្នុងរបៀបដូច្នេះ ។ នេះគឺជាបទគម្ពីរមួយចំនួនតូច ។ ១ ថែស្សាឡូនីច
៥:១៩-២១ ផ្ដល់ចម្លើយដ៏មានគតិបណ្ឌិតមួយដល់យើង នៅពេលដែល
យើងប្រឈមមុខជាមួយសេចក្ដីបង្រៀនថ្មី (ឬទំនាយផ្សេងៗ)។ ទីមួយសូមកុំ
ធ្វើជាមិនដឹងមិនឮអំពីការនេះ (ឬ សូមកុំពន្លត់ភ្លើងរបស់ព្រះវិញ្ញាណដោយ
ចាត់ទុកការនេះថាជារឿងគួរឲ្យខ្ពើមឆ្នើម) ឲ្យសោះ ។ ប៉ុន្តែទីពីរសូមកុំឲ្យត្របាក់
លេបការនេះដោយគ្មានការគិតពិចារណាឲ្យសោះ ។ ផ្ទុយទៅវិញសូមល្បង
លមើលន័យសេចក្ដីរបស់ការបង្រៀន ឬ ទំនាយនោះ។ ទីបី សូមក្ដាប់យក
អ្វីដែលអ្នកយល់ថាជាការល្អចេញពីការបង្រៀននោះ ហើយគ្រវ៉ាត់ចោលនូវអ្វី
ដែលខុស ឬ អ្វីដែលមិនល្អ។

មជ្ឈដ្ឋានអ្នកស្គាប់ដែលដើរតាមវិធីនេះ គឺជនជាតិយូដា នៅក្រុង បេរា ។ ពេលដែលប៉ូល និង លោកស៊ីឡាសនាំយកដំណឹងស្គីអំពីព្រះយេស៊ូ ទៅប្រាប់ពួកគេជាលើកដំបូងនោះ អ្នកក្រុងបេរាមិនមែនមិនអើពើចំពោះការណ៍ នេះឡើយ។ ប៉ុន្តែពួកគេក៏មិនទទួលយកដំណឹងនេះទាំងងងឹតងងល់ ដោយឥតបើគិតដែរ ។ ពួកគេបែរជាស្គាប់ព្រះរាជសារដោយចិត្តសំភីហើយ ឆែកពិនិត្យថាតើការបង្រៀននោះស្របតាមបទគម្ពីរ ឬក៏អត់។ ពួកគេ ប្រៀបធៀបព្រះរាជសារថ្មីរបស់ប៉ូលជាមួយនឹងបទគម្ពីរ។ លទ្ធផលដែល កើតឡើងពីការនោះគឺមានមនុស្សជាច្រើនទទួលជឿ។

យើងមិនគ្រាន់តែត្រូវការគំនិតរឹងប៉ីងក្នុងការជួយយើងឲ្យចេះ ជ្រើសពីសយកជំនឿគ្រីស្តបរិស័ទ ឬ ជំនឿអ្វីមួយផ្សេងទៀតតែប៉ុណ្ណោះទេ។ ក្រោយពីយើងបានក្លាយជាគ្រីស្តបរិស័ទហើយ យើងក៏ត្រូវការបែងចែក ឲ្យដឹងថាក្រុមណាមួយជាក្រុមគ្រីស្តបរិស័ទពិតប្រាកដគ្រីមត្រូវតាម បទគម្ពីរ និង ក្រុមណាជាក្រុមដែលអះអាងថាខ្លួនជាគ្រីស្តបរិស័ទតែយល់ច្រឡំប្រើប្រាស់ ព្រះគម្ពីរមិនបានត្រឹមត្រូវ ។ សារកយ៉ូហានបានព្រមានអ្នកអានសំបុត្ររបស់ គាត់ថា ៖" សូមកុំជឿអស់អ្នកដែលថាខ្លួនមានព្រះវិញ្ញាណគង់នៅជាមួយនោះ ឡើយ ត្រូវល្បងលមើលដើម្បីឲ្យដឹងថាវិញ្ញាណនេះមកពីព្រះជាម្ចាស់មែន ឬ យ៉ាងណា ដ្បិតមានព្យាការីក្លែងក្លាយជាច្រើនបានមកក្នុងលោកនេះ២ ។ គ្រីស្តបរិស័ទអាចនឹងមានគ្រោះថ្នាក់ដោយ" លះបង់ចិត្ត ស្មោះសរ និង ចិត្ត បរិសុទ្ធចំពោះព្រះគ្រីស្ណ" ហើយទៅដើរតាម" ព្រះយេស៊ូណាមួយផ្សេងទៀត ក្រៅពីព្រះយេស៊ូដែលយើង ( ពួកសារកែ ) ប្រកាសនោះ២ ឬ ងាកចេញពី " ព្រះជាម្ចាស់ដែលបានត្រាស់ហៅបងប្អូនមកតាមព្រះគុណរបស់ព្រះគ្រីស្ណ

<sup>°</sup>កិច្ចការ ១៧:១០-១៥

៤ភេខ ទះស

<sup>&</sup>lt;sup>៣</sup>២ភូវិនជូស ១១: ៣-៤

ហើយបែរទៅរកដំណឹងល្អមួយផ្សេងទៀតដែលមិនមែនជាដំណឹងល្អទាល់តែ សោះ " ។ គ្រីស្តបវិស័ទ ត្រូវតែឈប់គិតតាមរបៀបកូនក្មេងទៀតគឺត្រូវគិត តាមរបៀបមនុស្សចាស់វិញ ។ ។

សមត្ថភាពក្នុងការមើលឲ្យឃើញភាពខុសប្លែកគ្នារវាងសេចក្ដី ពិត និង សេចក្តីខុសឆ្គង ឬ មួយណាល្អជាងមួយណាល្អដាច់គេ មិនមែនចេះកើតឡើង ចំពោះយើងភ្លាមមួយរំពេច ហើយកើតឡើងតែម្ដងជាសំរេចនោះទេ។ តែការនេះច្រើនតែកើតឡើងជាបន្តបន្ទាប់ហើយកាន់តែដុះខាត់យើងឲ្យភ្លឺថ្ថា ឡើងអស់មួយជីវិតយើងមិនថាយើងជាបុគ្គលម្នាក់ ដាច់ដោយឡែកមិនថា យើងរួមគ្នាជាក្រុមជំនុំនោះឡើយ។ ដោយហេតុថា ដូច្នេះបានជាលោកប៉ូល អធិស្ឋានឲ្យក្រុមជំនុំនៅក្រុងភីលីព មានសេចក្ដីស្រឡាញ់ដ៏លើសលប់ កាន់តែខ្លាំងឡើងៗធ្វើឲ្យគេចេះដឹងច្បាស់ និង យល់សព្វគ្រប់ទាំងអស់ ៉ិ៦។ នៅក្នុងខគម្ពីរនេះ ការសង្កេតស្គាល់មានន័យថាជាការជ្រើសរើសយកអ្វី ដែលល្អបំផុតនៅពេលដែលយើងមានអ្វីៗដែលល្អជាច្រើនសំរាប់ជ្រើសពីស ប៉ុន្តែមានមួយដែលល្អដាច់គេសំរាប់ឲ្យយើងជ្រើសពីស។ ក្នុងករណីបែបនេះ យើងចាំបាច់ត្រូវតែនិយាយថា ៉ទេ៉ ចំពោះអ្វីណាដែលគ្រាន់តែល្អហើយ និយាយថា ់បាទ ឬ ចាស់ ចំពោះអ្វីណាដែលល្អដាច់គេ ។ ចំណុចដែលខ្ញុំចង់ លើកមកបង្ហាញនៅពេលនេះគឺជំនឿគ្រីស្តបរិស័ទហៅយើងឲ្យមានកំឡាំងនៃ គំនិតជាច្រើនបែបច្រើនយ៉ាងដើម្បីសង្កេតឲ្យស្គាល់សេចក្តីពិតជំនឿ គ្រីស្តបរិស័ទមិន ចេះតែធ្វើពើជាអ្វីៗទាំងអស់សុទ្ឋតែស្មើគ្នានោះឡើយ។

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>กายุกูรี ๑ :៦-๗

รจ หูเรียบุณ ๑៤:๒๐

<sup>&</sup>lt;sup>๖</sup>หีเบีย ๑:๙

ភាពជាច់ខាត

ក្រោយពីយើងរកឃើញថាអ្វីជាសេចក្ដីពិតរួចហើយ ព្រះជាម្ចាស់មិន សព្វព្រះហទ័យឲ្យគ្រីស្កបវិស័ទដាក់ចិត្តតែពាក់កណ្ដាលចំពោះសេចក្ដីពិតនោះ ឡើយ ។ ព្រះគម្ពីរពីងលើយើងដែលចេះប្ដូរផ្ដាច់យ៉ាងរឹងប៉ឹង យ៉ាងម៉ឹងម៉ាត់ និងយ៉ាងច្បាស់លាស់ ។ ជំនឿគ្រីស្កបវិស័ទដែលស្របតាម បទគម្ពីរមិនមែន ជាជំនឿម៉ាំៗយកស៊ងនោះទេ។

បទគម្ពីរខ្លះទៀតឲ្យយោបល់យើងថា ព្រះចង់បានគ្រីស្អបរិស័ទដែល រឹងប៉ឹងក្នុងការប្ដូរផ្ដាច់ ( ទោះបីពេលខ្លះការប្ដូរផ្ដាច់នោះអាចខុសឆ្គងក៏ដោយ )ជា ជាងគ្រីស្ដបរិស័ទដែលមិនចេះអារកាត់ ។ យ៉ូស្វេចង់ឲ្យជនជាតិអ៊ីស្រាអែល ជ្រើសពីសយកព្រះណាមួយជាជាងអត់ព្រះ ទោះបីព្រះនោះមិនមែនជា ព្រះយេហូវ៉ាក៏ដោយ ។ លោកអេលីយ៉ាជំរុញជនជាតិអ៊ីស្រាអែលដែល ស្ទើរស្ងាក់ឲ្យគោរពបំពីព្រះបាល បើព្រះបាលនោះជាព្រះយ៉ាងពិតប្រាកដមែន ប្រសើរជាងនៅរារែកអល់អែកមិនចេះធ្វើការអារកាត់អ្វីទាល់តែសោះ ។ ព្រះយេស៊ូប្រាថ្នាចង់ឃើញក្រុមជំនុំនៅក្រុងឡៅឌីសេមានចិត្តក្ដៅគតុក ឬ ត្រជាក់ ស្រេបប្រសើរជាងក្ដៅឧណ្ហៗ ។ បើការរស់ឡើងវិញរបស់យើងមិនអាចក្លួយ ទៅជាការពិតទេយើងគួរតែ ស៊ីជីកអ្វីបានតាមចិត្តព្រោះគង់តែស្លាប់នៅថ្ងៃស្អែក ដដែល "១០ ។ បើយើងចង់រស់មានន័យមានខ្លីមសារសំរាប់ព្រះរាជ្យរបស់ ព្រះជាម្ចាស់យើងត្រូវតែ "លះបង់ខ្លួនឯង លះបង់សាច់ញាតិស្ម័គ្រចិត្តលី

แก๊เนิ คระอร-อธุ

៤១ ពង្យាវតាវ ១៤:២១

<sup>∢</sup>វិវេណៈ ៣:១៥

<sup>្</sup>នាណ្ឌី គេ៤:១৫-១<u>६</u>

៤១ ពង្យាវតាវ ១៤:២១

<sup>🕯</sup> វិវេណ: ៣ :១៥

<sup>👓</sup> ១ កូវិនបូស ១៥: ៣០

ឈើឆ្កាង ហើយដើរតាមព្រះគ្រីស្ដ<sup>៉ា</sup> ។ ភាពមានន័យមិនដែលកើតឡើង ចំពោះព្រលឹងដែលមិនចេះអារកាត់គឺអ្នក ដែលដៃចាប់កាន់យាមនង្គ័លហើយ ភ្នែកចេះតែសំឡឹងមើលក្រោយ<sup>១២</sup>។ ការធ្វើជាគ្រីស្ដបរិស័ទមែន មិនមែនធ្វើជា គ្រីស្ដបរិស័ទផងថ្វាយបង្គំអារុក្ខអារក្ខ អ្នកតាផង ឬ ថ្វាយបង្គំព្រះពុទ្ធផងក្នុង ពេលជាមួយគ្នានោះទេ។

<sup>°°</sup> លូកា ៩:២៣-២៧ ;១៤:២៦ -២៧ ពាក្យ "ស្រឡាញ់ "និង" ស្អប់" ជួនកាល ត្រូវគេប្រើនៅក្នុងព្រះគម្ពីរមិនមែន ដើម្បីបកស្រាយពី អារម្មណ៍ស្រឡាញ់ពេញចិត្ត ឬ ស្អប់ខ្ពើមនោះឡើយ ប៉ុន្តែជាសញ្ញាមិនលំអៀងនៃការ "ជ្រើសរើស ឬ បដិសេធ ។ ដូច្នេះក្នុងម៉ាឡាគី ១.២-៥ ព្រះជាម្ចាស់ "ស្រឡាញ់ "យ៉ាកុបតែព្រះអង្គ "ស្អប់ " អេសាវ គីមានន័យដូច្នេះឯង ។ រឿងនេះជារឿងដែលហាក់ដូចជាពាក់ព័ន្ធដល់ការ ជ្រើសរើសច្រើនជាងរឿងនៃមនោសញ្ចេតនា ។ លោកប៉ូលបានបញ្ជាក់ពីរឿង នេះយ៉ាង៍ច្បាស់នៅក្នុងរ៉ូម៨:១០-១៣ថា មុនពេលដែលកូនក្ងោះទាំង៍ប្រសូតចេញមក ់ព្រះជាម្ចាស់មានគំរោងការជ្រើសរើសមនុស្សដោយមិនគិតពីអំពើ ដែលគេប្រព្រឹត្ត នោះទេគឺ ជ្រើសរើសតាមព្រះហថ្មទ័យរបស់ព្រះអង្គដែលត្រាស់ហៅ ។ ដើម្បីឲ្យបាន ស្របតាមគំរោងការ នេះ នៅពេលកូនភ្លោះ នៅក្នុងផ្ទៃពុំទាន់បានប្រព្រឹត្តអំពើ ល្អ ឬ អាក្រក់នៅឡើយផង៍នោះ ។ ទ្រង់ក៏មានព្រះបន្ទូលទៅនាង រេបេកាថា កូនច្បង៍ និង បំរើកូនប្អូន" ដូចមានចែងទុកមកពី" យើងស្រឡាំញ់យ៉ាកុបជាងអេសាវ" (មានន័យថា បជិសេធ ចេញពីភាពជាដៃគូ ក្នុងសម្ព័ន្ធមេត្រី ) ។ ដូចគ្នាដែរព្រះយេស៊ូ មិនបានលើក ទឹកចិត្តសាវ័កព្រះអង្គឲ្យស្រ់ឡាញ់លុយឡើយ ។ សុភាសិតក៏មាននិយាយ ជាពិសេសអំពីតម្ងៃនៃរឿងនេះដែរ ។ ដោយហេតុថាយើងមិនអាចចំរើចៅហ្វាយ ពីរបានយើងមុខជាស្អប់មួយ ( បដិសេធមិនបំរើ ) និងស្រឡាញ់មួយ ( ជ្រើសរើស បំរើ ) វិញ ។ ក្នុងលូកាពាក្យ"ស្អប់" មិនមានន័យជាមនោ សព្វោតនាស្អប់ខ្ពើមយ៉ាង ទ្ធាំង ចំពោះផពុកម្ដាយរបស់យើងនោះទេ ដើម្បីកុំឲ្យប្រទាញ ប្រទង់នឹងបទគម្ពីរផ្សេង ទៀតដែលបង្គាប់ឲ្យយើងគោរពឥពុកម្ដាយ ។ លះបង់ ឬ លះអាល័យពី ឥពុកម្ដាយ គីមិនធ្វើតាមចិត្តកាត់ដែលជំទាស់យើងមិនឲ្យដើរតាមព្រះគ្រីស្តូតែប៉ុណ្ណោះ។

<sup>%</sup> ល្អកា ಜಿ:៦២

# ៧៦ នុះខារខ្លុំ ៥/១ (ដូខា ២០០៤)

ភារប្រព្រឹត្តិ

ក្រោយពីបានប្រើប្រាស់កំឡាំងដ៏សំខាន់នៃគំនិត ដើម្បីសង្កេតឲ្យ ស្គាល់សេចក្តីពិត និងកំឡាំងដាច់ណាត់នៃឆនួៈ ក្នុងការកាន់តាមសេចក្តីពិត នេះគ្រីស្តបវិស័ទត្រូវ បានទទួលការជំរុញចិត្តឲ្យបង្ហាញកំឡាំងសកម្មនៃការ ប្រព្រឹត្តិ។ គ្រីស្តបវិស័ទត្រូវតែរស់ដើម្បីសេចក្តីពិត។

ទីមួយ រឿងនេះជារឿងពិតសំរាប់ជីវិតមនុស្សទូទៅ ។ ប៉ុន្តែព្រះគម្ពីរ ទាមទារជាពិសេសឲ្យសហគមន៍គ្រីស្គបរិស័ទក្រោកឈរឡើងជំទាស់និង ទស្សនៈមិនត្រឹមត្រូវរបស់សាសនា ។ រីងប៉ីងក្នុងសេចក្តីពិតរាប់បញ្ចូលទាំងភាព រឹងប៉ីងប្រឆាំងនឹងការមិនត្រីមត្រូវ ។ ពេលដែលជនជាតិយូដាខ្លះព្យាយាម ចង់បង្វិតបង្ខំគ្រីស្គបរិស័ទសាសន៍ដទៃឲ្យទទួលពិធីកាត់ស្បែក ហើយគោរព តាមក្រីត្យវិន័យក្នុងគម្ពីរសម្ព័ន្ឋមេត្រីចាស់នោះ លោកប៉ូល និង លោក បាណាបាស ប្រកែកប្រណាំងគ្នាយ៉ាងតឹងសសៃក<sup>១៣</sup>។ ការបង្រៀនខុសឆ្គង របស់ជនជាតិយូដាកកូរកកាយចិត្តរបស់ពួកសាវ័កឲ្យចាំបាច់ត្រូវតែបង្ហាញ ជាបន្ទាន់ឲ្យពួកយូដាឃើញថាការបង្រៀននោះមិនមែនខុសឆ្គងដោយសារ វាគ្រាន់តែជា គំនិតខុសប្លែកគ្នាដោយគ្មានកំហុស ចំពោះរឿងមួយដែលពុំសូវ ជាសំខាន់ប៉ុន្មាននោះទេ គឺជំនឿនោះអាចនឹង បំផ្លាញជំនឿរបស់បុគ្គលម្នាក់ៗ ឬ ក្រុមគ្រួសារគាត់ទាំងមូលបាន<sup>១៤</sup>។ មានតែត្រូវឃ្លាំពិនិត្យមើលគោលលិទ្ធិរបស់ ខ្លួនឲ្យបានដិតដល់នោះទេទើបអ្នកបំរើរបស់ព្រះអម្ចាស់អាចសង្គ្រោះទាំងខ្លួន ឯងផង និងទាំងមជ្ឈដ្ឋានអ្នកស្គាប់របស់ខ្លួនផងបាន<sup>១៤</sup>។ អ្នកដឹកនាំក្រុមជំនុំ ជំនាន់ដើមជាបន្តបន្ទាប់ហាក់ដូចជាមិនសូវជាស្វាគមន៍គោលលិទ្ធិ និង ការ ប្រតិបត្តិជំនឿខុសឆ្គងប៉ុន្មានទេ ប៉ុន្តែពួកគាត់ជំទាស់ប្រឆាំងនឹងការទាំងអស់នេះ

<sup>&</sup>lt;sup>១៣</sup>កិច្ចការ ១៥:២

<sup>%</sup> ២ ជីម៉ូថេ ២:១៤; ទីតុស ១:១១

<sup>%</sup> ១ ជីម៉ូបេ ៤:១៦

យ៉ាងខ្លាំងក្លា គឺហ៊ានរហូតដល់ថ្នាក់ជំទាស់ប្រឆាំងចំពោះអគ្គសាវ័កពេត្រុស ទៀតផង<sup>25</sup>។ ព្រះអម្ចាស់ដែលទទួលការតម្កើង ស៊ីរីរុងរឿងសរសើរក្រុមជំនុំ ក្រុងអេភេសូ ដែលហ៊ានជំទាស់ប្រឆាំងចំពោះសាវ័កក្លែងក្លាយ តែផ្ទុយទៅវិញ ព្រះអង្គបន្ទោសក្រុមជំនុំក្រុងពើកាម៉ុស ដែលបើកឲ្យគ្រូដែលប្រកាន់ទស្សនៈ តាមសេចក្តីបង្រៀនរបស់បាឡាម និង នីកូឡាស ចូលមកបង្រៀន ។ ព្រះអង្គក៏បន្ទោសក្រុមជំនុំក្រុងធាតេរ៉ា ដែលអនុគ្រោះព្យាការីនីម្នាក់ដែលហៅ ខ្លួនឯងថា យេសេចិលទៀតផង<sup>26</sup>។ ការបែកចេញពីគោលលិទ្ធិដែលត្រឹមត្រូវ ពិតប្រាកដអាចនាំឲ្យយើងបាត់រង្វាន់ រីឯការបើកទ្វារឲ្យគេចូលមកបង្រៀនគោល លិទ្ធិមិនត្រឹមត្រូវ គឺជាការចូលដៃចូលជើងក្នុងការអាក្រក់របស់ពួកគេ <sup>26</sup> ។ អ្នកដឹកនាំក្រុមជំនុំជំនាន់ដើមបង្ខំចិត្តជំរុញត្រីស្តបរិស័ទដែលដើរតាមខ្លួន ឲ្យ តយុទ្ធការពារជំនឿដែលព្រះជាម្ចាស់បានប្រទានដល់ប្រជាជនដ៏វិសុទ្ធម្តង ជាសូរេច "<sup>26</sup>។

និយាយឲ្យខ្លីទៅគឺថា៖ សេចក្តីពិត និង សេចក្តីខុសឆ្គងនៅក្នុងសេចក្តី បង្រៀនទាំងឡាយផ្នែកសាសនានោះគឺជាបញ្ហាសំខាន់ ។ គ្រីស្គបវិស័ទដែល ដើរតាមគំរូរបស់ព្រះគម្ពីគឺត្រូវតែមានគំនិតវឹងប៊ីងដើម្បីសង្កេតមើលដឹងពីសេចក្តី ពិតមានឆន្ទៈវឹងប៊ីងដើម្បីចិត្តប្តូរផ្តាច់យ៉ាងមុតមាំចំពោះជំនឿ និង មានភាពវឹងប៊ីង ក្នុងការប្រព្រឹត្តិដើម្បីលើកស្ទួយសេចក្តីពិត និង ហ៊ានតតាំងចំពោះសេចក្តី ខុសឆ្គង ។ បុរសខ្លាំងតាមពិតទៅបង្ហាញចំណុចខ្លាំងរបស់ខ្លួននៅក្នុងផ្នែកមួយ នៃការដឹកនាំ និង ព័ន្ឋកិច្ចរបស់គ្រីស្គបវិស័ទ។

<sup>🕫</sup> กายุกรี ๒:๑๑-๒๑

๑๗ ริสภณ: ๒: ๒; ๒๐

<sup>🤲</sup> ២ ឃ្លឺហាន ៧-១១

<sup>°&</sup>lt; ឃូដាស ៣

ព័ន្ធអាវីឌ្រីស្តមវិស័ធ: ឧទ់ត្ថទំបាមួយមនុស្សធូនៅ

ប៉ុន្តែតើបុរសខ្លាំងត្រូវខ្លាំងតាំងពីដើមដល់ចប់ឬ ? ជាពិសេសតើយើង ត្រូវបង្ហាញពីកម្លាំងរបស់យើងដោយរបៀបណា ? ព័ន្ឋការីជាគ្រីស្គបរិស័ទត្រូវ តែវឹងប៉ីងចំពោះសេចក្តីពិតជានិច្ច ។ ប៉ុន្តែតើតិរិយាបទរបស់គាត់ត្រូវតែដូច មនុស្សទូទៅឬ ?

## 

គំរូជាទូទៅគឺភាពទន់ភ្លន់ ។ គឺទន់ភ្លន់ទាំងនៅក្នុងការបញ្ជា និង ក្នុងគំរូ ផ្ទាល់នៃការដោះស្រាយបញ្ហាផ្សេងៗនៅក្នុងគម្ពីរសញ្ញថ្មីបានជំរុញលើកទឹកចិត្ត ឲ្យយើងប្រើភាពទន់ភ្លន់ ជាមធ្យេបាយបង្ហើបប្រាប់ពីសេចក្ដី ពិត និង បង្ហាញ ពីភាពខុសឆ្គង ។ បទគម្ពីរមិនបានលើកទឹកចិត្តយើងមានអំនួត និង ប្រើ មធ្យោបាយវាយប្រហារនៅពេលដែលយើងផ្សាយដំណឹងល្អនោះឡើយ។

២ ធីម៉ូថេ ២ ២៣-២៦ ។២ ធីម៉ូថេនេះប្រហែលជាសំបុត្រចុងក្រោយ របស់សារកប៉ូល។ នៅក្នុងសំបុត្រនោះលោកបានបង្រៀនដល់ពួក សិស្សរបស់ លោកពីរបៀបដែលពួកគេត្រូវបន្តការងារបំរើព្រះបន្តទៅទៀត បន្ទាប់ពី ពេលដែលការងាររបស់លោកត្រូវបានបញ្ជាប់ទៅនោះ ។ សំបុត្រនោះបាន បង្ហាញពីគំរូនៃការបញ្ចូលកម្លាំងរឹងប៉ឹងក្នុងសេចក្តីពិត និងមានចិត្តទន់ភ្លន់ ចំពោះមនុស្សទូទៅ ។

នៅអត្ថបទនៃព្រះគម្ពីរត្រង់នេះ យើងឃើញគំរូភាពរឹងប៉ឹងនៃ សេចក្តីពិតបានផុសឡើងនៅពេលដែលលោកប៉ូលមានប្រសាសន៍ថា ព្រះ ជាម្ចាស់មិនបានប្រទានឲ្យយើងមានវិញ្ញាណដែលនាំឲ្យខ្លាចទេ ។ ហេតុដូច្នេះ ធីម៉ូថេមិនត្រូវខ្មាសមិនហ៊ាននិយាយពីព្រះអម្ចាស់ឡើយ តែត្រូវតែរឹងប៉ីងឡើង ដើម្បីចូលរួមរងការឈឺចាប់ជាមួយលោកប៉ូលក្នុងបុព្វហេតុនៃដំណឹងល្អ »។ គាត់ត្រូវតែរក្សាឲ្យបានខ្ជាប់ខ្លួននូវសេចក្តីបង្រៀនដ៏ល្អនេះ និង រក្សាទុកឲ្យបាន គង់វង្សនូវអ្វីដែលបានផ្ញើទុកនឹងគាត់ »។ រឹងប៊ីងនៅក្នុងព្រះគុណព្រះធីម៉ូថេ ត្រូវហុចបន្តនូវជំនឿគ្រីស្តបរិស័ទដល់អ្នកដទៃ ។ ដោយទទួលខុសត្រូវក្នុងការ ហុចបន្តដោយត្រឹមត្រូវ ។ ការផ្តល់គំនិតរបស់គាត់ដោយយកចិត្តទុកដាក់ទៅ និងសេចក្តីបង្រៀនដ៏ល្អត្រឹមត្រូវគាត់ត្រូវជៀសវាងពីការជជែកវែកញែកដ៏ ល្ងីល្ងើផ្តេសផ្តាស់ ។

ប៉ុន្តែតើធីម៉ូថេត្រូវបន្តព័ន្ឋកិច្ចនៃការីរឹងប៉ឹងចំពោះសេចក្តីពិត នោះដោយ របៀបណា ?

រីឯអ្នកបំរើរបស់ព្រះអម្ចាស់មិនត្រូវឲ្យការឈ្លោះប្រកែកគ្នាឡើយ ផ្ទុយទៅវិញត្រូវរួសរាយចំពោះមនុស្សទូទៅត្រូវចេះបង្រៀន និង អធ្យាស្រ័យដល់គេត្រូវមានចិត្តស្លុតបូតប្រដៅពួកអ្នកប្រឆាំងក្រែង លោព្រះជាម្ចាស់នឹងប្រោសប្រទានឲ្យគេកែប្រែចិត្តគំនិតដើម្បីឲ្យគេបាន ស្គាល់ សេចក្តីពិតយ៉ាងច្បាស់ព្រម ទាំងភ្ញាក់ស្មារតីឡើងវិញ ហើយ ដោះខ្លួនរួចពីអន្ចាក់របស់មារដែលបានចាប់ចងគេបង្ខំឲ្យធ្វើតាមបំណង របស់វា ២៥ ។

ភាសាក្រិកពាក្យបកប្រែ<sup>៉</sup> ឈ្មោះ ៉មានន័យថាដំបូងឈ្មោះដោយប្រើរូបកាយ ហើយក្រោយមកប្រើសំដីរបស់យើងគឺ ៖ *ឈ្មោះទាស់ទែងប្រកែក ប្រណាំង* 

<sup>∞</sup>២ ជីម៉ូ1ರ ១:៧-៤

<sup>🛰</sup> ២ ជីម៉ូលេ ១:១៣-១៤

୭୭၉ ជីម៉ូលេ គ:១-គ ; ១៤

ಠಾರ ದೆಳ್ಳೇರ ಅ:೨೬

២៤២ ជីម៉ូបេ ២:១៤; ១៦; ២៣

២ ២ ជីម៉ូ ៤ ២:២៤ -២៦

គ្នា ។ ហេតុដូច្នេះហើយគឺមានន័យធ្ងន់ធ្ងរចំពោះពាក្យ៉ ទំនាស់៉ គឺមានការ ឈឺចុកចាប់ និង ជួរចត់យ៉ាងខ្លាំង ។ អ្នកបំអីព្រះអម្ចាស់មិនត្រូវជាប់ជំពាក់ ក្នុងរឿងទាស់ទែងបែបនោះឡើយ ។ តែត្រូវឲ្យមានចិត្ត សប្បុរស់ ដែលជា ពាក្យជាភាសាក្រិកក្នុងគម្ពីរសញ្ញាថ្មីប្រើដើម្បីពណ៌នាពីរបៀបដែលម្ដាយមើល ថែកូនតូចបស់ខ្លួន ់<sup>២</sup> ។ ម្គាយមិនរហ័សខឹងជាមួយកូនៗឡើយ តែមាន ចិត្តអំណត់ និង លួងលោមកូន សូម្បីតែនៅពេលដែលគាត់ត្រូវព្យាយាម បង្រៀនអ្វីមួយឲ្យកូនបានដឹង ឬ ត្រូវប្រដៅតម្រង់ ។ ត្រង់នេះបង្ហាញពីរូបភាព ដែលគិលានុប្បដ្ឋាយិកា លួងលោមដល់អ្នកជម្ងឺវ័យក្មេង មិនមែនមាន លក្ខណៈដូចបុរសខ្លាំងកំពុងលើកដុំដែកតម្លើងសាច់ដុំនោះឡើយ ម្ដាយ ប្រព្រឹត្តនឹងកូនបែបនោះទើបសមរម្យ ។ លើសពីនេះទៅទៀតព័ន្ឋការី គ្រីស្តបរិស័ទមិនត្រូវ ៉ច្រលោតខីង៉ មានន័យថា*អាចអត់ទ្រាំនីងទុក្ខលំបាក* ដោយមិនខឹង ឬ មួម៉ៅឡើយ ។ ការមិនច្រឡោតខឹងអ្នកបំរើព្រះដ៏រឹងមាំនៅក្នុង បទគម្ពីរ បានបង្រៀនដោយសុភាពទន់ភ្លន់ដល់អ្នកដែលប្រឆាំងជាមួយគាត់់ ។ ពាក្យ<sup>៉ា</sup>សុភាពទន់ភ្លន់<sup>៉ា</sup>មានន័យថា មា*នឥវិយាបទទន់ភ្លន់ និង អាកប្បកិវិយា* មិនឆេវឆាវក្នុងការដោះស្រាយបញ្ហាជាមួយអ្នកដទៃ ។

នៅក្នុងជំពូក ៤ ចែងបញ្ជាក់ឡើងវិញពីគំរូនៃការរីងប៉ីងចំពោះសេចក្ដី ពិត ហើយសុភាពទន់ភ្លន់ជាមួយមនុស្សទូទៅ ។ តាមទស្សនៈនៃ អំពើឃោរឃៅ នៃថ្ងៃចុងក្រោយ និង ការធ្វើទុក្ខបុកម្នេញដែលរង់ចាំពួកអ្នកដែលកោតខ្លាច ព្រះ <sup>៤៧</sup> ក៏ចូលចិត្តនិយាយទន់ភ្លន់ចំពោះសេចក្ដីបង្រៀនត្រឹមត្រូវ <sup>៤៧</sup> អ្នកដឹកនាំ គ្រីស្ដបរិស័ទដែលត្រូវផ្សាយដំណឹងល្អដល់មនុស្សលោក ( គឺថាត្រូវរឹងប៉ីង

<sup>&</sup>lt;sup>២</sup>១ ថែស្យាឡូនីច ២:៧

២២ ជីម៉ូបេ ៣

ಠ ೬ ಜೆಕ್ಟೇರ ៤: ៣-៤

សំរាប់សេចក្ដីពិត ) ៤ ។ គាត់មិនត្រូវព្រមទទួលព្រមតាមវិញ្ញាណអាក្រក់ ឬ
វិញ្ញាណនៃសម័យនេះឡើយ ។ ប៉ុន្តែយើងត្រូវសួរម្ដងទៀតថាតើគាត់ត្រូវ
ជ្យាយដំណឹងល្អទៅមនុស្សលោកដោយរបៀបណា? "ដោយអំណត់ និង
បង្រៀនដោយប្រុងប្រយ័ត្ន" ។ ពាក្យអំណត់បានប្រែថា"ទ្រាំទ្រដោយអត់ធ្មត់
មិនខឹង ឬ មួម៉ៅ "។ គឺជា" ស្ថានភាពនៃអារម្មណ៍ស្ងប់សុខនៅចំពោះមុខនៃការ
អុចអាលបណ្ដាលឲ្យខឹង ឬ ការច្លោយការណ៍អ្វីមួយ និងដោយគ្មានការរអ៊ូរទាំ
ឬ ខឹងអ្វីឡើយ "៣ ។ ធីម៉ូថេ និង យើងដែលដើរតាមសេចក្ដីបង្រៀនរបស់
លោក ប៉ូល មិនត្រូវឆាប់ខឹងជាមួយអ្នកដែលប្រឆាំង ជាមួយនឹងយើងឡើយ
ប៉ុន្តែត្រូវទ្រាំទ្រចំពោះការរិះគន់ ឬ ចំអកឡកឡីយពីអ្នកដទៃដោយមិនស្រែក
ជំទាលស្ដីបន្ទោស ឬ ពីងផ្នែកពាក្យឌីដង តែត្រូវឆ្លើយតបទៅគេវិញដោយមាន
សេចក្ដីបង្រៀនដោយប្រុងប្រយ័ត្ន ។ ការប្ដូរផ្ដាច់ចំពោះសេចក្ដីពិតយ៉ាងម៉ឺងម៉ាត់
មិនតម្រូវឲ្យយើងតបតជាមួយអ្នកដែលប្រឆាំងនឹងយើងតាមបែបមិនត្រឹមត្រូវ
នោះឡើយ។ រីងប៉ឹងចំពោះសេចក្ដីពិត ... តែសុភាពទន់ភ្លន់ជាមនុស្សទូទៅ ។

១ ពេត្រុស ៣:១៥-១៦។ ពេត្រុសមានប្រសាសន៍ដូចគ្នានេះដែរ ។ ពេត្រុសចាប់ផ្តើមខកម្តីរទាំងនេះដោយនិយាយថាអ្នកអានរបស់គាត់ត្រូវ៖ ទី ១). ត្រូវទុកព្រះគ្រីស្គជាព្រះអម្ចាស់នៅក្នុងដួងចិត្ត ហើយនិងទី ២). ត្រូវ ត្រៀមជានិច្ច ដើម្បីពន្យល់និង ការពារសេចក្តីសង្ឃឹមរបស់ខ្លួន ។ ការនេះឯង ដែលមានន័យថា រឹងប៊ីងសំរាប់សេចក្តីពិត គឺរឹងប៊ីងនៅក្នុងគំនិត ដើម្បីឲ្យ អាចពន្យល់ប្រាប់ពីហេតុផលដល់គេ និង រឹងប៊ីងនៅក្នុងឆន្ទៈដើម្បីឲ្យអាច ជ្រើសរើសយកព្រះគ្រីស្គជាព្រះអម្ចាស់នៅក្នុងជីវិតរបស់ខ្លួន ។

<sup>🌬 🤊</sup> ជីម៉ូវថ ៤: ២

Johannes P. Louw and Eugene A. Nida, eds., Greek-English Lexicon of the New Testament based on Semantic Domains in Bible Windows 6.0 (Cedar Hill, Texas: Silver Mountain Software, 2001), s.v. μακροθυμία, ας f patience 25.167.

៉សុភាពទន់ភ្លន់ជាមួយមនុស្សទូទៅ ៉ដោយដើរតាមសេចក្តីបង្រៀន របស់ពួកសាវ័កដែលទាក់ទងទៅនឹងរបៀបរឹងប៉ឹងនេះ ដែលហ៊ានវែកញែករក ហេតុផលដើម្បីការពារជំនឿរបស់ខ្លួនគឺ ៉ដោយសុភាពទន់ភ្លន់ និងដោយគោរព រាប់អាន ..."។ ចំពោះការ ៉សុភាពទន់ភ្លន់ លោកពេត្រូសបានលើកឡើងនូវ ពាក្យសំដីដដែលដូចដែល លោកប៉ូលបានប្រើនៅក្នុង ១ ថែស្សាឡូនិច ២ 🍽 ។ ពាក្យ គោរពរាប់អាន់ គឺជាពាក្យដែលគេតែងតែបកប្រែ គោរពកោតខ្លាច់ ។ ពាក្យនោះជួនកាលមានន័យថាភ័យខ្លាចដែលធ្វើឲ្យមនុស្សនោះភ័យរត់គេច ។ ពាក្យនេះក៏គេប្រើដើម្បីពណ៌នាពីការគោរពកោតខ្លាចដល់ព្រះដែរ ដោយព្រោះតែព្រះនោះឯង ទើបមនុស្សបង្ហាញពីការ ខ្លាចស្ងប់ស្វែង និង គោរពកោតខ្លាច ។ អាកប្បកិរិយាបែបនោះឯងដែលត្រូវប្រកាន់ខ្លាប់ពេល យើងប្រព្រឹត្តជាមួយមនុស្សដទៃ សូម្បីតែជាមួយមនុស្សដែលបានសួរ ដេញដោលពីជំនឿគ្រីស្តបរិស័ទរបស់យើងក៏ដោយ ។ យើងមិនត្រូវនិយាយ លេងសើចបែបចំអកឡកឡឹយនិយាយបញ្ជឿនិយាយឌី ឬ សម្ពែងអាការៈមិន ចាប់អារម្មណ៍ចំពោះគេឡើយ ។ លោកប៉ូលបានណែនាំដូចគ្នានេះដែរ នៅពេលដែលគាត់បង្រៀនថាយើងត្រូវ ៉ បង្ហាញពីការបន្ទាបខ្លួនពិតដល់ មនុស្សទាំងអស់ ៉ា ហើយលោកយ៉ាកុប នៅពេលដែលគាត់ព្រមានចំពោះ ការដាក់បណ្តាសាដល់មនុស្ស 🎟 ។

<sup>្</sup>នា ពាក្យនោះគេបានប្រើ១១ ដងនៅក្នុងគម្ពីរសញ្ញាថ្មី ១កូរិនថូស ៤:២១: ២កូរិនថូស ១០:១; កាឡាទី ៥:២៣ ; ៦:១: អោកសូវ ៤:២ កូល៉ុស ៣:១២; ២ជីម៉ូថេ ២:៣៥; ទីតុស ៣:២; យ៉ាកុប ១:២១; ៣:១៣; ១ពេត្រុស៣:១៦ សូមអានក្នុង៍ម៉ាប៉ាយ ៥:៥; ១១:២៩; ២១:៥ និងក្នុង៍ ១ជីម៉ូថេ ៦:១១ ។

<sup>👓</sup> ទីតុស ៣:២

<sup>🎟</sup> យា៉កុប ៣:៩-១២

មោគុផលនៃភាអដាះស្រាយបញ្ហាដោយសុភាព

តែហេតុអ្វីចាំបាច់សុភាព ? ហេតុអ្វីបានជាយើងមិនរឹងប៉ឹងនៅក្នុងការ ដោះស្រាយរបស់យើងជាមួយមនុស្សទាំងពួងគឺ ត្រូវរឹងប៉ឹងដូចដែលយើងត្រូវ រឹងប៉ឹងចំពោះសេចក្តីពិតនោះ ? ព្រះគម្ពីរបានផ្តល់នូវការណែនាំមួយចំនួនគឺ ៖

េ ខេត្តិ ខេតិ ខេត្តិ ខ

ន្ទុក៩នៃច្រលែលបានបន្ទិលាយគ្រួន ។ គ្រីស្តបរិស័ទខ្លះជឿថា មានតែ គេទេដែលមានសេចក្តីពិត និង ជាសេចក្តីពិតតែមួយប៉ុណ្ណោះចំណែកឯអ្វីៗគ្រប់ យ៉ាងដែលអ្នកដទៃទៀតជឿគឺសុទ្ឋតែខុសឆ្គងទាំងអស់។ គឺមិនពិតតែទាំងពីរ ។

អ័ប្រាហាំជាមនុស្សដែលមានកិត្តិយសជាងគេបំផុតនៅក្នុងព្រះគម្ពីរ សញ្ញាចាស់តាមដែលយើងបានអានមក ។ គាត់ជាស្ថាបនិកនៃជនជាតិ

<sup>🤲</sup> ហេព្រើវ ៥: ២

<sup>&</sup>lt;sup>១៩</sup> ទីតុស ៣:៣

យូដា និងជា បិតានៃជំនឿរបស់មនុស្សទាំងអស់ "៣៦។ ជំនឿរបស់គាត់ បានលើកស្អួយគាត់ទៅជាមិត្តសម្លាញ់ជិតស្គិន្នជាមួយព្រះជាម្ចាស់ ៣៧។ តែទោះ ជាយ៉ាងនោះក៏ដោយគាត់ក៏មិនមែនត្រូវរហូតនោះដែរ ។

មានពេលម្តងនោះ អ័ប្រាហាំ បានទៅតាំងទីលំនៅត្រង់កេរ៉ា ។ នៅទីនោះហើយដែលគាត់បានកុហកថា សារ៉ាជាប្អូនរបស់គាត់ និងសារ៉ា ធ្លាក់ខ្លួន ទៅរស់នៅក្នុងកន្លែងសិរិតសំរាំងស្គ្រីសំរាប់ទុកឲ្យស្ដេចអំប៊ីម្ម៉ាឡិចទៅវិញ ។ ដើម្បីកែខែបញ្ហានេះឡើងវិញ ព្រះជាម្ចាស់មិនបានមាន បន្ទូលមកអ័ប្រាហាំទេ ដែលមនុស្សទាំងគិតថាព្រះជាម្ចាស់គួរតែមានបន្ទូលមកអ័ប្រាហាំ តែ ព្រះអង្គបែរជាមានបន្ទូលទៅកាន់ស្ដេចសាសន៍ ភីលីស្ទីនទៅវិញ ! 🍽 ។ ដោយសារតែការខ្វះជំនឿ និងការទុកចិត្តលើគ្រោងការណ៍ដែលមិនត្រឹមត្រូវ របស់គាត់នោះ អ័ប្រាហាំបានធ្វើឲ្យខ្លួនគាត់បាត់ឱកាសនៃការឮព្រះសូរ សៀងរបស់ព្រះជាម្ចាស់ដើម្បីដោះស្រាយបញ្ហាចំពោះមុខ ។ ព្រះជាម្ចាស់មាន បន្ទូលទៅព្រមានដល់ស្ដេច អំប៊ីម្ម៉ាឡិច ដែលអាចស្ដារស្ថានការណ៍ដល់ នាងសារា៉បាន និង នៅពេលជាមួយគ្នានោះដែរ ព្រះជាម្ចាស់បានប្រើឲ្យស្ដេច បគ្នោសដល់អ័ប្រាហាំដែរ ។ អ័ប្រាហាំជាអ្នកជឿ អ្នកចុះសន្និសញ្ញាជាមួយព្រះ ជាមិត្តសម្លាញ់របស់ព្រះជាម្ចាស់ និង ជាបិតានៃជំនឿរបស់មនុស្សដែលបាន ជឿព្រះទាំងអស់បានស្ដាប់ឮព្រះសូរសៀងរបស់ព្រះជាម្ចាស់នៅពេលនេះចេញ ពីមាត់នៃសាសន៍ដទៃ គឺជាស្ដេចនៃសាសន៍ភីលីស្ងឺនទៅវិញ ។ គាត់បានកុហក ដោយគាត់បានគិតស្មានថានៅកន្លែងនោះប្រហែលជាគ្មាន ៉ ការកោតខ្លាច

୩୬ ନୁଁଷ ୯:୭୭- ୭၉: ୭୨-୭୩

<sup>👊</sup> យា៉កុប ២:២៣

<sup>್</sup> ហេតុហ្គត្តិ ២០:១; ២១:២២; ៧៤ . Cp. Isaac's experience with another Abimelech in Gen 26:1.

ព្រះទេមើលទៅ<sup>" ់ ដ</sup> ដូចដែលគ្រីស្តបរិស័ទខ្លះសម័យសព្វថ្ងៃបានគិតដូច្នោះដែរ ព្រោះគាត់គិតថាអ្នកដែលគាត់កំពុងរស់នៅជាមួយនោះសុទ្ធតែអ្នកមិនជឿ ។

ការណ៍បែបនេះមិនមែនគ្រាន់តែមានម្តងនៅក្នុងព្រះគម្ពីរប៉ុណ្ណោះទេ ។ យ៉ូសៀសជាស្ដេចដែលកោតខ្លាចព្រះសោយរាជ្យនៅក្នុងអាណាចក្រយួជា ដែល បានប្រព្រឹត្តត្រឹមត្រូវនៅព្រះនេត្រព្រះយេហូវ៉ាព្រមទាំងដើរតាមអស់ទាំង ផ្លូវរបស់ជាវីឌជាព្នយុកោទ្រង់ផងឥតងាកបែរទៅខាងស្ដាំឬឆ្វេងឡើយ ៤០។ ព្រះគម្ពីរបានចែងថា គ្មានស្ដេចណានៅខាងមុខ និង នៅខាងក្រោយស្ដេច ឃ៉ូសៀសមានចិត្តដូចជាស្ដេចអង្គនេះដែលបានបែរមករកព្រះយេហូវ៉ាឲ្យអស់ ពីចិត្តអស់ពីព្រលឹង ហើយអស់ពីកម្លាំងតាមគ្រប់ទាំងក្រឹត្យវិន័យរបស់លោក ម៉ូសេឡើយ ៤០ ។

តែផ្ទុយទៅវិញ ស្ដេចផារ៉ោននៃប្រទេសអេហ្សីប ជាទូទៅមិនបាន បង្ហាញថា បាននៅកៀកកិតជាមួយព្រះជាម្ចាស់ឡើយ។ តែនៅពេលដែលស្ដេច អេហ្សីបព្រះនាមនេកោបានលើកទ័ពទៅច្បាំងជាមួយពួកបាប៊ីឡោនទ្រង់បាន ព្រមានដល់ស្ដេចយូសៀសមិនឲ្យប្រឆាំងនឹងទ្រង់ដោយបន្ទូលថា៖" ព្រះក៏ បានបង្គាប់ឲ្យយើងប្រញាប់នឹងធ្វើដែរ ដូច្នោះកុំឲ្យឃាត់ឃាំងព្រះដែលគង់ ជាមួយនឹងយើងឡើយ ក្រែងព្រះបំផ្លាញទ្រង់ទៅ "គួរឲ្យសោកស្ដាយព្រះគម្ពីរ បានចែងថាស្ដេចយ៉ូសៀសមិនព្រមថយបែរចេញពីនេកោទេឥតស្ដាប់ តាមពាក្យរបស់នេកោដែលមកពីព្រះឱស្ឋនៃព្រះឡើយ។ ហើយយាងទៅច្បាំង នៅត្រង់ច្រកភ្នំ មេគីដោ ពួកពលធ្លូក៏បាញ់ត្រូវស្ដេច យ៉ូសៀស ហើយទ្រង់ក៏

ಷ(ហេកុប្បត្តិ ២០:២១

៤០វជាក្សត្រ ៣៤:១

៤១២ ពង្សាវតារក្សត្រ ២៣:២៥

សុគតទៅ <sup>®</sup>។ ស្ដេចដែលកោតខ្លាចព្រះបែរជាមិនព្រមស្ដាប់តាមព្រះសូរសៀង របស់ព្រះជាម្ចាស់ដែលកើតចេញពីប្រភពមួយដែលរកនឹកស្មានមិនដល់ ។

អាច្រើសំជីត្រគោះបោះបោកនោះគីបានចករណ៍ដែលពួកខុសន្តខគេ ច្រើ ។ ថ្វីដ្បិតតែមនុស្សមួយចំនួនគិតថា ការនិយាយឮៗ និង និយាយបង្គ្រប តេនោះ គឺប្រាកដជាគាត់មានសេចក្តីពិតមកចែកចាយច្បាស់ជាង តាមពិត ទៅការនិយាយឮៗ និង សេចក្តីពិតនោះវាមិនទាក់ទងគ្នាឡើយ ។ ការនិយាយ មួលបង្កាច់ និង ប្រើសំដីបង្គ្របនោះគឺជាឧបករណ៍ដែលពួកគ្រូ ក្លែងក្លាយគេប្រើ គឺគេប្រើដើម្បីគ្របបាំងនូវចំណុចខ្សោយរបស់គេ និង ដើម្បីទាក់ទាញមនុស្ស ស៊ើកៗឲ្យទៅតាមគេទៅវិញទេ ។ មានតែ មនុស្សគ្មានព្រះ និង ផ្នែកដែល ស្រមើលស្រម ដែលប្រើពាក្យ មួលបង្កាច់ សូម្បីតែពួកទេវតាក៏មិន លើកលែង ផងនិង និយាយបង្គ្របប្រឆាំងនូវអ្វីដែលគេមិនយល់ ។ គេខ្លាំងជាងមហាទេវតាមីកែលទៅឡើតដែលមិនហ៊ាននិយាយទាស់ប្រឆាំង សូម្បីតែដឹងច្បាស់ថា សាតាំងជាខ្មាំងសត្រូក៏ដោយ<sup>៤៦</sup> ។

<sup>&</sup>lt;sup>៤៦</sup> ២ជោក្សត្រ ៣៥:២០-២៤

<sup>&</sup>lt;sup>៤៣</sup> លូកា ១៦:៤

<sup>44</sup> សុភាសិត ៦:៦ -១១

៤៤ ជនគណនា ២២:២៤-៣១; លូកា ១៩:៤០

<sup>&</sup>lt;sup>៤៦</sup>យុដាស ៤:១០ ជិតតែស៊ីគ្នាទីង៍ ២ ពេត្រុស ២:១០-១២

*ភារច្រើពាក្យសុភាពគឺចេញពីចនុស្សដែលភោតខ្លាចព្រះគឺបាត់រូដឹ ឆ្លាតខៃ ។* ផ្ទុយទៅវិញគ្រូដែលមានប្រាជ្ញាចេះទប់អណ្តាតរបស់ខ្លួនគឺមិនច្រើ ដើម្បីដាក់ "បណ្តាសាដល់មនុស្សដែលជាស្ហាព្រះហស្តរបស់ព្រះឡើយ"។ គាត់បានបង្ហាញពីភាពវៃឆ្លាតរបស់គាត់ " ដោយការរស់នៅក្នុងជីវិតល្អប្រពៃ ដោយការប្រព្រឹត្តិដែលបន្ទាបខ្លួនគឺផុសចេញពីគតិបណ្ឌិត"។ ប្រាជ្ញាមកពីស្ថាន លើគឺមិនច្រណែន ឬ មិនលោភលន់តែបរិសុខ្លមានមេត្រីភាព និងចេះ យោគយល់ <sup>នៅ</sup> ។

*ព្រះយេស៊ូដោះស្រាយបញ្ហាដោយសុភាព ។* នេះជារបៀបមួយ ព្រះយេស៊ូបានចំរើការងារព័ន្ឋកិច្ច។ នៅក្នុងការស្វែងរកពីរបៀបបង្ហាញប្រាប់ពី រូបភាពនៃព័ន្ឋកិច្ចរបស់ព្រះយេស៊ូលោកម៉ាថាយបានដកស្រង់សំដីរបស់ហោរា អេសាយ ៖

> ់ មើលអ្នកបំពីដែលអញបានពីសតាំង ជាអ្នកស្ងួនភ្លាដែល ជាទីពេញចិត្តអញ អញនឹងដាក់វិញ្ញាណអញឲ្យសណ្ឋិត នៅលើទ្រង់ហើយ ទ្រង់នឹងថ្លែងប្រាប់ពីសេចក្តីយុត្តិធម៌ ដល់សាសន៍ដទៃទ្រង់នឹងមិនតតាំងនឹងគេ ឬ ស្រែកសំពែក ឡើយ នឹងគ្មានអ្នកណាឮសម្លេងទ្រង់នៅក្នុងផ្លូវទេទ្រង់ នឹងមិនផ្ដាច់ដើមត្រែងដែលបាក់ក៏មិនលត់ប្រឆេះដែលនៅ ហុយឡើយ ទាល់តែបាននាំសេចក្ដីយុត្តិធម៌ឲ្យមានជ័យជំនះ ហើយអស់ទាំងសាសន៍ដទៃនឹងមានសេចក្ដីសង្ឃឹមដោយ នូវឈ្មោះទ្រង់ "៥៨ ។

នៅក្នុងខ ១៩ មិនមានន័យថាព្រះយេស៊ូបានមានបន្ទូលសោះឡើយ នោះទេ ដ្បិតនៅ ខ ខាងដើមបានចែងពីព្រះអង្គមានបន្ទូលប្រកាសពីសេចក្ដី

ធាយ៉ាក្ប ៣:៩-១៨

៤៤ មាំថាយ ១២:១៤-២១; អេសាយ ៤២:១-៤

យុត្តិធម៌ ។ តែផ្ទុយទៅវិញត្រង់នេះចង់បញ្ជាក់ពី " ភាពសុភាពទន់ភ្លន់ និង ការបន្ទាបខ្លួន ( ១១:២៩) ភាពស្ងប់ស្ងាត់នៃការដកថយចេញទៅ ... និងការ បង្ហាញពីភាពជាព្រះមេស្ស៊ីរបស់ព្រះអង្គដែលមិនក្រអឺតក្រទម ឬ អួតអាង នោះឡើយ «។ នៅពេលដែលពេត្រុសចង់សង្ខេបពីព័ន្ឋកិច្ចរបស់ព្រះយេស៊ូ គាត់បាននិយាយពី "របៀបដែលព្រះជាម្ចាស់បានចាក់ ប្រេងតាំងព្រះយេស៊ូ ជាអ្នកស្រុកណាសារ៉ែតដោយព្រះវិញ្ញាណបរិសុទ្ធនិងអំណាចចេស្គា និង របៀប ដែលព្រះអង្គចេញទៅគ្រប់ទិសទីដើម្បីធ្វើការល្អ និង ការប្រោសជម្ងឺ..." «។ គំរូដែលជាធម្មតាដែលព្រះយេស៊ូបានធ្វើដែលយើងគួរយកតម្រាប់តាមនោះ គឺព្រះអង្គមិនប្រឈមមុខដោយនិយាយសង្គ្រប់ឡើយ ។

#### **េះ**ពេលដែលត្រួចចំបែកគំរុំជំសុនាពលេះលើយ

ទោះបីជាយ៉ាងណាក៏ដោយមានពេលខ្លះនោះព្រះយេស៊ូបានមាន បន្ទូលខ្លាំងមែនទែន ។ នៅគម្ពីរម៉ាថាយ ២៣ ព្រះអង្គបានមានបន្ទូលទាស់ទទឹង នឹង ពួកបណ្ឌិតក្រឹត្យវិន័យ និង ពួកជារាស៊ីដោយប្រើពាក្យវរហើយប្រាំពីរដង ព្រោះពួកនោះព្រះអង្គបានចាត់ទុកជាមនុស្សមានពុត កូនប្រុសនៃស្ថាននរក អ្នកខ្វាក់ដឹកដៃអ្នកភ្លើ ផ្លូវខ្មោចដែលលាបពណ៌សពីខាងក្រៅ ពួកពស់ និង ពួកហ្វូង ពស់វែក ។ ការណ៍នេះប្រាកដជាមិនមែនជាពាក្យទន់ភ្លន់ឡើយ ។ ក្រៅពីព្រះយេស៊ូ តេអាចនឹកគិតដល់លោកអេលីយ៉ា ពេលដែលគាត់ប្រឈម មុខជាមួយពួកហោរានៃព្រះបាល លោកប៉ូល ជាមួយនឹងអេលីម៉ាស ២ និង

<sup>&</sup>lt;sup>6d</sup> D. A. Carson, "Matthew," in *The Expositor's Bible Commentary*, gen. ed. Frank E. Gæbelein, CD ROM ed. (Grand Rapids: Zondervan, n.d.), on Matt 12:15–21.

<sup>⇔</sup> កិច្ចការ ១០:៧៤

<sup>៚</sup> ១ ពង្យាក្យត្រ ១៤:២៧

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> កិច្ចការ ១៣:៨-១១

លោកអេសាយ ជាមួយនិងពួកថ្វាយបង្គំព្រះ យ៉ា។ ហេតុអ្វីបានជានៅក្នុងឱកាស នេះ អ្នកបំរើការងារព្រះជាម្ចាស់បែរចេញពីគំរូនៃការសុភាពទន់ភ្លន់ជាធម្មតា ទៅវិញ ?

គន្លីះសំខាន់ទីមួយគឺដោយសារតែពួកមនុស្សទទួលរងនូវការស្គី បគ្នោសខ្លាំងៗបែបនេះ គឺពួកគេជាមនុស្សដែលគួរយល់ដឹងពីសេចក្តីពិតប្រសើរ ជាងគេ ។ ពួកបណ្ឌិតខាងក្រឹត្យវិន័យ និងពួកផារាស៊ីបានសិក្សាពីក្រឹត្យវិន័យ របស់ព្រះជាម្ចាស់យូរយារណាស់មកហើយ សេចក្តីកោតខ្លាចព្រះនោះគេមាន ពេលល្មមគ្រប់គ្រាន់ហើយ តែគេមានបំណងមើលរំលងពីក្រឹត្យវិន័យទាំងនោះ ទៅវិញ ។ អេលីម៉ាសជាសាសន៍យូដាដែលជាអ្នកមានឱកាសស្គាល់សេចក្តីពិត ច្បាស់ តែបែរជាទៅថ្លែងទំនាយក្លែងក្លាយ និង រកស៊ីជាគ្រូទាយទៅវិញ ។ ការប្រព្រឹត្តិរបស់លោកប៉ូលចំពោះគាត់គឺខុសប្លែកស្រឡះពីការដែល លោកប៉ូល បានធ្វើនៅក្នុងកិច្ចការ ១៤:១១-១៤ គឺគាត់បាននិយាយទទូចអង្វរជាមួយ សាសន៍ដទៃ ដោយគ្មានប្រើពាក្យស្គីបន្ទោសឡើយ ។ ពួកអ៊ីស្រាអែលដែល លោកអ៊ីលីយ៉ាបានប្រឈមមុខតទល់ជាមួយនោះគឺ ពួកគេគួរតែយល់ដឹងពី ព្រះយេហូវ៉ា បានច្បាស់រួចហើយ ។ ពួកអ្នកថ្វាយបង្គំរូបព្រះដែលលោក អេសាយ និយាយចំអកឲ្យនោះគឺជាពួកអ្នកមិនយល់ពីរឿងរ៉ាវដ៏សាមញ្ញបំផុត នោះឯង 🕊 ។ កំហុសរបស់គេសមតែនឹងស្គីបន្ទោសឲ្យយ៉ាងខ្លាំង គឺមិនសម ប្រើពាក្យស្ថតបូតឡើ**យ** ។

ទីពីរចំពោះអ្នកទាំងនោះដែលត្រូវបានលោកអេសាយបន្ទោសនោះមិន គ្រាន់តែល្ងីល្ងើតែខ្លួនឯងនោះឡើយ ថែមទាំងនាំអ្នកដទៃឲ្យវង្វេងទៅតាម ខ្លួនទៀតផង ។ ពួកបណ្ឌិតខាងក្រឹត្យវិន័យ និង ពួកផារាស៊ីមិនគ្រាន់តែ ជាមនុស្សខ្វាក់វង្វេងប៉ុណ្ណោះទេ តែជាអ្នកដឹកនាំដែលខ្វាក់វង្វេងទៀតផង ។

<sup>👊</sup> អេសាយ ៤៤:४-២០

<sup>🤲</sup> អេសាល ៤៤:១៩ -២០

អេលីម៉ាសបានបង្វែរលោក ស៊ើរកាល- ប៉ូឡូស មិនជឿសេចក្ដីពិត។ លោកប៉ូល បានប្រឆាំងជាមួយ ពេត្រុសដោយផ្ទាល់នៅ ចំពោះមុខមនុស្សដទៃ (ដោយមិនក្រែងចិត្តថា ពេត្រុសបាក់មុខឡើយ) ពីព្រោះ សាសន៍យូដាដទៃ ទៀតបានចូលរួមក្នុងពិធីកំពុតរបស់គាត់ និង សូម្បីតែបាណាបាសក៏ត្រូវគេនាំ ឲ្យគាត់វង្វេងដែរ "«។ ក្រោយមកគាត់បានឲ្យទីតុសស្ដីបន្ទោសយ៉ាងខ្លាំងទាស់ នឹងពួកបណ្ឌិតផ្នែកច្បាប់" ពីព្រោះពួកគេបានផ្ដួលពួកអ្នកផ្ទះទាំងមូល «» ។

យើងអាចសរុបសេចក្ដីបានចំពោះគំរូជាទូទៅនៃការបំពីព័ន្ឋកិច្ចគឺតាម ពិតទៅការចាប់ផ្ដើមដំបូងនោះ គឺយើងត្រូវប្រើរបៀបទន់ក្លន់ ។ នេះគឺជាអ្វី ដែលអត្ថបទគម្ពីរត្រង់នេះបានបង្រៀនយើង និងជាគំរូជាច្រើន ហើយនិង សាច់រឿងដែលបានគូសបញ្ជាក់បង្ហាញមកនោះ ។ ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ មានឱកាសជាច្រើន នៅពេលដែលមនុស្សយើងខ្វះការទទួលខុសត្រូវ និងបែរ ទៅទទួលយកនូវការខុសឆ្គងយ៉ាងសកម្មនោះ គឺគេត្រូវតែទទួលរងការប្រឆាំង តទល់យ៉ាងខ្លាំង ព្រោះតែគេបានទទួលនូវគោលលិទ្ធិដែលខុសឆ្គងមកនាំ អ្នកដំទៃឲ្យវង្វេង ។

មានយន្តអាមើយ៉ាខនៃអារសុគាពឧន់គ្លន់ ញែកមគ្គលនោះឲ្យដាច់ខេញមញ្ញា

ទោះបីជាយ៉ាងណាក៏ដោយ ដំណើរការដែលគួរឲ្យយើងយកមកប្រើ និង ដំណើរការមួយដែលយើងគួរយកមកធ្វើតាមមុនគេនោះ គឺ គូសបន្ទាត់ឲ្យ ដាច់ពីការបង្រៀនក្លែងក្លាយ និងមនុស្សដែលបានកាន់តាមសេចក្តីបង្រៀន នោះ ។ សេចក្តីបង្រៀនក្លែងក្លាយនោះ គឺជាបញ្ហាមិនមែនជាមនុស្សទេ ដែលជា បញ្ហាយើងត្រូវដោះស្រាយ ។

<sup>\*\*</sup> កាឡាទី ២:១១-១៣ អត្ថបទនេះមិនរាប់បញ្ចូលពាក្យស្ដីបន្ទោសនៅក្នុង គំរូលើកមុនៗ៨ង តែគឺជាការណែនាំមួយបែបដែលធ្ងន់ធ្ងរតទល់នឹងមហាសាវក ។ \*\* ទីតុស ១:១០-១៣

នៅក្នុងសៀវភៅរបស់ពួកលោក ហ្វីសស៊ើ យូរី និង ផាតចិន ស្ដីពីការ ចរចារបានលើកឡើងមកនិយាយនៅក្នុងជំពូកមួយ យ៉ាងច្បាស់ចំពោះការញែក មនុស្សចេញពីបញ្ហា <sup>ជា</sup> ។ គេបានរំលីកយើងយ៉ាងច្បាស់ថា ដំបូងពួកអ្នកចរចារ គឺជាមនុស្ស ហើយនិងអ្នកចរចារគ្រប់រូបមានចំណាប់អារម្មណ៍ពីរបែប គឺ ទាក់ទងជាមួយសារធាតុនៃការចរចារ និងមួយទៀតទាក់ទងទំនាក់ទំនងនៃអ្នក ចរចារ ។ នៅក្នុងជំពូកនៃសៀវភៅនោះបានបញ្ចប់សេចក្ដីដោយការសកបញ្ចូល ពាក្យថា "ការញែកមនុស្សចេញពីបញ្ហាគឺមិនមែនជាការងារមួយលោកអ្នកអាច ធ្វើតែម្ដងរួចហើយ បំភ្លេចចោលនោះឡើយ លោកអ្នកគ្រូវកំណត់ក្នុងចិត្តជានិច្ច ធ្វើការនោះហូត ។ គោលការណ៍សំខាន់ជាមូលដ្ឋាន គឺត្រូវដោះស្រាយបញ្ហា ជាមួយមនុស្សដោយយល់ពីតម្លៃគេជាមនុស្ស និង ដោះស្រាយជាមួយបញ្ហាគឺ ចាត់ទុកថាវាគ្រាន់តែជាបញ្ហាទុកឲ្យបញ្ហានោះវាស្ដែងចេញពីលទ្ឋផលរបស់វា ផ្ទាល់មក " <sup>ជា</sup> ។

ម៉ាកហ្ក្រាត បានលើកយកឥរិយាបទនេះផ្ដោតសំខាន់លើការងារ ចរចារដែលមានលក្ខណៈខុសប្លែកគ្នា និងស្រង់យកគោលការណ៍នេះមក ប្រើក្នុងការដោះស្រាយក្នុងកិច្ចការពារជំនឿរបស់គ្រីស្អបរិស័ទ <sup>៤៩</sup>។ គាត់បាន ផ្ដល់នូវការណែនាំដូចខាងក្រោមនេះគឺ៖

ឧបមាថាលោកអ្នកកំពុងនិយាយជាមួយអ្នកដែលមួយជីវិតគាត់មិនជឿ ថាមានព្រះទេ គឺយើងនិយាយអំពីគំនិតរបស់គាត់ ។ ចំណុចសើៗ

Roger Fisher, William Ury, and Bruce Patton, Getting to Yes: Negotiating Agreement Without Giving In, 2<sup>nd</sup> ed., (Boston: Houghton Mifflin, 1991). Chapter two, "Separate the People from the Problem," occupies pages 17–39, and is the leading chapter in Part II, "The Method."

<sup>🚧</sup> ដូចលេខយោងទី ៥៧ ដែរ តែនៅទំព័រទី៣៩

Myths: Building Bridges to Faith through Apologetics (Grand Rapids: Zondervan, 1993), 88-92.

ដែលយើងបានលើកមកនិយាយគឺថា តើព្រះមានមែន ឬ អត់ ។ ប៉ុន្តែបញ្ហាដែលស៊ីជម្រៅនោះ ប្រហែលជាអាចមានបញ្ហាជាច្រើនទៀត មាននៅក្នុងបុគ្គលនោះដែលយើងមិនបានដឹងច្បាស់ ។ គំនិត ទាំងអស់អាចផុសឡើងនៅក្នុងគំនិតរបស់គាត់គឺថា ៖៉ ខ្ញុំជាមនុស្ស ដែលមិនថាមានព្រះអស់រយៈពេល ២៥ ឆ្នាំ ហើយគិតមកទល់ ឥឡូវនេះ ។ នោះគឺជារយៈពេលយូរ ។ ម្យ៉ាងទៀតនោះអ្នកណាក៏គេ ដឹងថា ខ្ញុំជាមនុស្សដែលមិនជឿថាមានព្រះ ។ បើសិនជាខ្ញុំប្តូរគំនិត ឥឡូវនេះ គេនឹងសើចចំអកឲ្យខ្ញុំជាមិនខាន ។ ខ្ញុំប្រាកដជាបាក់មុខ ។ ក្បើ្តឈ្មោះរបស់ខ្ញុំផ្ចាល់គឺវាទាក់ទងផ្ចាល់នឹងគំនិតយល់ឃើញ របស់ខ្ញុំ ដែលមិនជឿថាមានព្រះនោះ ។ ខ្ញុំភ្ជាប់វាទៅនឹងស្ថានការណ៍នេះ ។ ជំនឿរបស់ខ្ញុំ និង អត្តសញ្ញាណរបស់ខ្ញុំអាច និង ច្របូកច្របល់គ្នា បន្តិច ។ បើសិនខ្ញុំប្តូរគំនិតរបស់ខ្ញុំចំពោះបញ្ហានេះខ្ញុំ ប្រហែលជាប់ក្នុង អារម្មណ៍ចោទប្រកាន់ពីស្ថានភាពអតីតកាលរបស់ខ្ញុំទាំងស្រុង ។ អ្នកបញ្ចេញមតិការពារជំនឿរបស់ខ្លួនអាចងាយចាប់យកការប្រកាន់ បែបនោះ តាមរបៀបដោះស្រាយបញ្ហាដែលខ្វះការប្រុងប្រយ័ត្ន និង ការចិនប្រសព្វទៅនឹងរឿងដែលងាយប៉ះពាល់អារម្មណ៍របស់ មនុស្ស ៦០។

ដើម្បីកាត់បន្ថយនូវការសាងបញ្ហា កុំឲ្យធ្ងន់ធ្ងរឡើងនោះ ម៉ាកហ្គ្រាត បាន ណែនាំថា ដំបូងត្រូវញែកមនុស្សចេញឲ្យដាច់ពីបញ្ហា និង បន្ទាប់មកគឺធ្វើឲ្យ ងាយស្រួលមនុស្សទាំងនោះប្ដូរគំនិតរបស់គេ។

បទគម្ពីរទំនងដូចជាគាំទ្រនូវគោលការណ៍បែបនោះ ។ សូមមើល ត្រឡប់ទៅធីម៉ូថេ ២.២៤-២៦ យើងឃើញថាលោកប៉ូលបានលើកទឹកចិត្ត

bo ដូចលេខយោងទី ៥៨ ដែរ តែនៅទំព័រទី ៤៤

យផោងធ្លូបទុឧង្រ្យារបក្ដីខហៈងនិប់ជេល៤រំប្រេគុមហំឯពកេរុគគ្គព្យិប្បច្រ គ្រ្យេសង់ទ្ទៃ ។ ឧទ្ធប់សេងឆ្គូលទុកឧតិកំលាខាង់បះលង់និះគេរហគ្គបុ ខែមង្រឹស ងនិងតែប្យល់សំកម្ពុប់ខោខាខ្យល់ប្បីរាល់ឯងវៃក្រកេតិះឧរប្បិរះកង់ក្នុងេរ ពីកមានមកខ្ពុងយខ្លួង ង់និ ពកេរុសយធានង្រ្យារបក្រ ។ គពិទ្ធិបិរល់គោ ហទុខមក្យ ង់និ ក្រយ៉ានបុករច្រក់ទូកក្ដូរក់ប៉ាយជួងឧីខានះគោងឯក់មេ្តជោះក្រ ។ « ដេរ៉ះឧរក្ដេខជូនឱ្យរកកើងខាំឧក្ខេះឯសមុខឧក្រំ ៧ ។ គពិគ្គិខសរ

ជេតិ គគយខ្ពកវិហ្ណុខបយេវិគជៈជន់១៣នេះគេរន់ក្លន់ខពកេសកោ ក ឯកញ្ជាគពិវគ្ឍទំហន់វ័យខ្លាណក្រពាដគ្គាន់ណិតកាជាពិលន់វិទបយេវិគ គោពកេស្តិណះកាលគោះគោរំខានធ្វើម៉ីនីរប្បីរខាធលេនរំកោះណៃរន់នមេន្តរំប៉ុ ក យខ្ចុខកោះណៃរដំ ជេគឺៈគេរញ្ជូបពិញខារស្រនុខកញ្ជរំកោក វត្សមគ្សិប្លួរថ កំណង់ជាគឺ គោរគ្គួដង្គ្រំស្យេក្រពារប្បីរកោដន៍ គោរយយេនិលពរឧទុប់ស្តេរកោ សពកកសានក្រគរគីធ្វេយខ្ពាជៈគេរស់អង់ខែកយកោក ក តទ្ររមបរំពើកោ គឺ ឧធ្ទេប៉ុយយេនិដ់ខាត់គេ ហន់រំទ្ជីវិឌ្ជខ្លីបំណ្តូវភេឧទិយាយនិកម្ហូលន់រំគីរស្វេ កុខ ឬ :គេរគនិត់កយលខ្លួខ "លន់វិទបយេវិគឧខេគី ទែរខ្ពេះគ្រំត្រយយេនិ

ក<sup>ិ</sup>លាចារះធារកដីកំ

## ស្ដាច់និង្គង្គង្គង្គង

"អ្នកណាដែលឆ្លើយមុនដែលបានស្គាប់រឿងនោះរាប់ជាការចំកួត ហើយក៏ជាសេចក្តីខ្មាសដល់ខ្លួនផង" ២ មានគតិបណ្ឌិតក្នុងការស្គាប់និង យល់ ដឹងពីគ្នាមុននឹងមានបំណងនិយាយពីគតិលោក ឬ និយាយពីសាសនា ។ លោកប៉ូលបានហាត់ប្រើគោលការណ៍នេះ ដោយមិនគ្រាន់តែមើលសើៗនោះ ឡើយ តែគាត់ពិនិត្យមើលដោយយកចិត្តទុកដាក់លើកន្លែងថ្វាយបង្គំនៃ អាសនារបស់ពួកអ្នកក្រុងអាថែន មុនគាត់លើកពីព្រះដែលគេពុំស្គាល់ ២ ។ ឱកាសនេះឆ្លុះបញ្ចាំងពីយុទ្ធសាស្ត្ររបស់គាត់នៃការយល់ដឹងនៃរឿងរ៉ាវទាំងអស់ មនុស្សទាំងអស់ដើម្បីឲ្យអាចផ្សាយដំណឹងល្អដល់គេឲ្យបានច្រើនតាមដែល អាចធ្វើបាន ។ គោលបំណងរបស់គាត់មិនគ្រាន់តែនិយាយឲ្យតែបានច្រើន ហើយមិនខ្វល់ថាគេយល់ ឬ មិនយល់នោះទេ តែក្នុងគោលបំណងឲ្យគេបាន ជឿឲ្យបានច្រើនតាមដែលអាចធ្វើបាន ២ តែក្នុងគោលបំណងឲ្យគេបាន ជឿឲ្យបានច្រើនតាមដែលអាចធ្វើបាន ២ ត

មានអ្វីដែលគេអាចហៅថា បច្ចេកទេសនៃការស្គាប់ជាគំរូមាត្រដ្ឋាន់ ។ ទាំងនេះគឺ៖

យកចិត្តទុកដាក់យ៉ាងដិតដល់គូវអ្វីដែលគេបាននិយាយគឺ ត្រូវសុំឲ្យភាគី ម្ខាងទៀតនិយាយចេញមកឲ្យបានច្បាស់ពិតប្រាកដនូវអ្វីដែលគេចង់ និយាយ ហើយត្រូវសុំឲ្យគេលើកយកគំនិតនោះមកនិយាយម្ដងទៀត បើសិននៅមានកន្លែងណាដែលមិនច្បាស់ ឬ នៅស្រពិចស្រពិល ។ ការងាររបស់អ្នកនៅពេលស្គាប់គេនិយាយមិនត្រូវស្គាប់រកឃ្លាណា មួយដែលត្រូវឆ្លើយទៅគេវិញឡើយ តែត្រូវខំស្គាប់ឲ្យយល់នូវអ្វី ដែលគេចង់ និយាយឲ្យយើងយល់ដូចគេយល់ដោយខ្លួនគេផ្ចាល់ ។

<sup>&</sup>lt;sup>১৬</sup> សុកាសិត ១៨:១៣

<sup>&</sup>lt;sup>៦៧</sup> កិច្ចការ ១៧: ២៣

<sup>&</sup>lt;sup>៦៤</sup> ១ កូវិនបូស ៨:១៨-២២

ទទួលយកការយល់ឃើញសេចក្ដីត្រូវការរបស់គេ និង ក៏វិតព្រំដែន របស់គេ <sup>៦៥</sup>។

ការងារសកម្មបែបនេះគឺការស្គាប់ដោយយកចិត្តទុកដាក់មិនមែនបាន ន័យថា យើងយល់ស្របតាមអ្វីដែលបាននិយាយប្រាប់មកយើងនោះឡើយ ។ ការយល់មិនមែនជាការព្រមទទួលស្របតាមនោះឡើយ ។ គេអាច យល់បានយ៉ាងល្អនៅពេលដែលភាគីម្ខាងទៀតបាននិយាយ ។ ប៉ុន្តែដរាបណាលោកអ្នកអាចបង្ហាញឲ្យគេឃើញថា លោកអ្នកបាន យល់នូវអ្វីដែលគេយល់នោះ ទើបលោកអ្នកអាចពន្យល់នូវគំនិត យោបល់របស់លោកអ្នកដល់គេបាន ។ នៅពេលលោកអ្នកបានលើក យកពីករណីរបស់គេឲ្យបានយល់ បន្ទាប់មកវិលត្រឡប់វិញដោយ លើកយកបញ្ហាទាំងឡាយដែលលោកអ្នករកឃើញនៅក្នុងសំណើ របស់គេ <sup>៦៦</sup> ។

តាមពិតទៅយើងអាចយល់ស្របជាមួយ នរណាម្នាក់បាន និង ទោះបី ជាយ៉ាងណាក៏ដោយយើងអាចស្គាប់ និង ស្វែងយល់ពីគេបាន ។ ហេតុផល [ការចូលទៅក្នុងគតិលោករបស់ម្នាក់ផ្សេងទៀត ] សំខាន់ គឺថា យើងចង់បានហេតុការណ៍ពិត ។ អ្វីដែលអ៊ីត្លែរ៍ គិតនិងមាន អារម្មណ៍នឹងបានធ្វើនោះ គឺជាហេតុការណ៍ពិត ។ ហេតុការណ៍ខាងពិត ក្នុងអំពីអ៊ីត្លែរ៍ ជួយពន្យល់ឲ្យបានយល់ច្រើនពីស្រទាប់ខាងក្រៅនៃបញ្ហា ហើយយើងត្រូវការដឹងហេតុការណ៍ខាងក្នុងរបស់អ៊ីត្លែរ៍ឲ្យបានច្បាស់ តាមដែលយើងអាចធ្វើបានបើសិនយើងមានបំណងចង់យល់ពីប្រវត្តិដ៏ គួរឲ្យរន្ធត់កាលពីសម័យនោះ ។ ដូចគ្នាដែរបើសិនយើងមាន បំណង ចង់រុករកឲ្យយល់ពីលក្ខណៈនិស្ស័យនៃលិទ្ធិព្រះពុទ្ធសាសនា យើង

bb Fisher, Ury, and Patton, Getting to Yes, 34.

趈 ដូចលេខយោងទី ៦៩ ដែរ តែនៅទំព័រទី ៣៩

## **ୡ୬ ୧୬୯୯ ଅନ୍ତର୍ଶ୍ୱ ୧୯**୬ (ଅଧିକ ଅଠତ ୧)

ត្រូវតែខំរកឲ្យយល់អត្ថន័យដែលពួកអ្នកកាន់សាសនាព្រះពុទ្ធគេ បានកាន់ និង ស្វែងយល់តាមរយៈសៀវភៅសាសនានោះ ។ គំនិត របស់យើងមិនមែនជាហេតុការណ៍ពួកគេឡើយ ប៉ុន្តែជាហេតុការណ៍ ដែលស្គីពីជំនឿយើងទៅវិញទេ ។ ក្រោយមកពេលដែលយើងបាន ដឹងនូវអ្វីដែលពួកពុទ្ធសាសនាគេជឿនោះ គឺអាចជួយឲ្យយើង សំលៀង សំរួចជំនឿរបស់យើងផ្ទាល់ bd ។

## **ដ្យាយដំណីខណ្ឌពីព្រះគ្រីស្តដោយច្រើពាក្យស្រដៀចគ្នា**

ចំពោះអ្នកទាំងឡាយណាដែលបានឲ្យតម្លៃតិចលើអ្នកស្ដាប់ របស់ខ្លួននោះ តែងតែផ្សាយសាររបស់ខ្លួននោះ តាមបែបស្រដៀងនឹង អ្វីដែល ជារបស់ផងខ្លួនមិនថាពេលណាឡើយឲ្យតែគេចាប់ផ្ដើមធ្វើការប្រាស្រ័យ ទាក់ទង ។ តើនរណានឹងខ្វល់ទៅនូវអ្វីដែលខ្ញុំនិយាយ ដោយទាក់ទាញចិត្ត អាចយល់បាន ឬ ស៊ីនឹងស្ថានការណ៍របស់អ្នកស្ដាប់របស់ខ្ញុំនោះ ? ខ្ញុំបានរៀបចំ ជាការអធិប្បាយយ៉ាងសំខាន់ ។ អ្វីដែលខ្ញុំនិយាយនោះគឺច្បាស់គ្រប់គ្រាន់សំរាប់ ខ្ញុំហើយ ។ បើសិនជាគេចង់យល់គេត្រូវខំប្រឹងយល់ដោយខ្លួនឯងទៅ ។

ប្រហែលការណ៍នេះនិយាយហួសពីករណីនោះ ។ តែអ្នកដែល ប្រាស្រ័យមានប្រសិទ្ឋិភាពគឺអ្នកប្រាស្រ័យទាក់ទងដែលចេះប្រើពាក្យសុភាព គឺ ជាអ្នកដែលវៀនស្គាល់ពីអ្នកស្គាប់របស់ខ្លួន និង ប្រធានបទរបស់ខ្លួនឲ្យបាន ច្រើន ។ គាត់ជាអ្នកកាត់តម្រឹមឲ្យស៊ីនឹងស្ថានការណ៍។ ការសុភាពទន់ក្លន់ជាមួយ មនុស្ស រាប់បញ្ចូលទាំងការយល់ដឹង និង ខំធ្វើឲ្យការស្គាប់របស់គេបានកាន់តែ ងាយស្រួលឡើង ។

bit Ninian Smart, Religion and the Western Mind (Albany: State University of New York Press, 1987), 4.

នៅពេលថ្មីៗនេះ ខ្ញុំបានចូលរួមក្នុងការប្រជុំរបស់គ្រូគង្វាលនៅតាម ជនបទនៃជនជាតិនៅភូមិភាគអាស៊ីដែលភាគច្រើនមិនសូវចេះអក្សរ អ្នក ខ្លះមកពីនិន្នាការនយោបាយដ៏តឹងវឹង ។ មានមនុស្សជាច្រើនកំពុងស្រេក ឃ្លាននូវការលើកទឹកចិត្ត ចង់បានការថ្វាយបង្គំ និង ចង់បានការបង្រៀននូវ គោលជំនឿជាមូលដ្ឋាន ។ សិក្ខាសាលានេះបានរៀបចំឡើងដោយអង្គការ ផ្សាយដំណឹងល្អ ដែលមានស្តុកស្តម្ភមកពីបស្ចីមប្រទេសហើយគេបានធ្វើការ ប្រជុំនៅកណ្ដាលទីក្រុង ។ ប្រាកដអត់សង្ស័យថា គោលចំណងរបស់អង្គការ នោះ គឺប្រសើរខ្ពង់ខ្ពស់មែនទែន ។ ប៉ុន្តែនៅពេលដែលចាប់ផ្តើមបើកកម្មវិធីគ្រូ អធិប្បាយបាននិយាយអំពីសាខា របស់គាត់មាននៅប្រទេសនេះប្រទេសនោះ អស់រយៈពេលយ៉ាងយូរ គឺគាត់បានធ្វើឲ្យអ្នកស្គាប់មិនយល់អ្វីទាំងអស់ និង នៅតែស្រេកឃ្លានដដែល ។ តែផ្ទួយទៅវិញ បន្ទាប់ពីគាត់មានអ្នកប្រកាសជូន ដំណឹងម្នាក់ឡើងមកនិយាយប្រហែលបី ឬ បួននាទីថា៖" បងប្អូនអើយអ្នកខ្លះ នៅក្នុងចំណោមបងប្អូនចេះប្រើបង្គន់ ហើយអ្នកខ្លះមិនទាន់ចេះច្រើទេ ។ ចំពោះអ្នកដែលចេះ សូមកុំសើចចំអកឲ្យអ្នកដែលមិនចេះតែត្រូវជួយ ណែនាំគ្នាទៅវិញទៅមក ។ នៅទីនេះគឺនៅក្នុងទីក្រុងមិនមែនជាការគួរសមឡើយ ក្នុងការស្ពោះទឹកមាត់លើជញ្ជាំង ឬ លើឥដ្ឋក្នុងសណ្ឋាគារ ។ ខ្ញុំដឹងថាបងប្អូនខ្លះ ធ្លាប់ខាកស្ពោះនៅឯភូមិស្រុករបស់បងប្អូន តែនៅទីនោះបើយើងខាកស្ពោះមិន មែនជាទីបគ្ចាល់ល្អឡើយ ។ បើបងប្អូនចង់ ខាកស្ពោះ សូមចូលទៅក្នុងបន្ទប់ទីក ឬចេញក្រៅ តែមិនត្រូវខាកស្ពោះដាក់ជញ្ជាំង ឬលើកំរាលសណ្ឋាគារឡើយ ។ អ្នកអធិប្បាយទីពីរនេះ គឺគាត់ស្គាល់មជ្ឈដ្ឋាន អ្នកស្តាប់គាត់ច្បាស់ ។ ពាក្យសំដី របស់គាត់ ទោះបីជាគាត់មិនបានវៀនជ្រៅជ្រះ និង ប្រើពាក្យល្អពិសេសដូចអ្នក ទីមួយក៏ដោយ គឺគាត់បានសម្រេចដល់ទិសដៅគាត់បានច្រើនជាង ។

ព្រះជាម្ចាស់មិនគ្រាន់តែប្រាស្រ័យទាក់ទងដោយយកនិស្ស័យជា មនុស្សទេ តែព្រះអង្គធ្វើឲ្យការប្រាស្រ័យទាក់ទងរបស់ព្រះអង្គងាយយល់មិន ស្មុគស្មាញទៀតផង ។ នេះគឺជាគោលបំណងធំនៃការមកយកកំណើតជា មនុស្ស នៅពេលដែលព្រះយេស៊ូមកផែនដីក្នុងសណ្ឋានជាសាច់ឈាម ។ គ្មាននរណាម្នាក់បានឃើញព្រះនៅក្នុងសណ្ឋានជាព្រះ និង ក្នុងសិរីរុងរឿង របស់ព្រះអង្គ ទោះដោយប្រើភ្នែកខាងឯរូបកាយ ឬ ប្រើភ្នែកចិត្តនោះឡើយ ។ វិធីដ៏ប្រសើរបំផុតនោះ គឺព្រះអង្គដាក់យើងក្នុងក្រហែងថ្ម ហើយព្រះអង្គយក ព្រះហស្កទ្រង់មកប៉ាំងយើងរហូតព្រះអង្គយាងផុត ទើបយើងអាចរស់បាន។ បន្ទាប់មកព្រះអង្គដិកព្រះហស្កទ្រង់ចេញ ដូច្នេះទើបអាច ចើល ព្រះអង្គពី ក្រោយបានគឺយើងមិនអាចមើលចំព្រះអក្ត័ទ្រង់បានឡើយ ¼ ។ ពីព្រោះព្រះ ជាម្ចាស់ធំជាងយើងសម្បើមណាស់ គឺព្រះអង្គគង់នៅក្នុងពន្លឺ ដែលមិនចូល ទៅជិតបាន ដែលគ្មាននរណាម្នាក់អាចមើលឬឃើញព្រះអង្គបានឡើយ ¾ ការមកចាប់កំណើតជាមនុស្សគឺជាវិធីសាស្ត្ររបស់ព្រះជាម្ចាស់ក្នុងការ ប្រាស្រ័យទាក់ទងរបស់ព្រះអង្គផ្ទាល់ដែលលោកអ្នកនិងខ្ញុំអាចយល់បាន ។ "ព្រះជាម្ចាស់គឺជាព្រះតែមួយគត់ដែលគង់នៅក្នុងព្រះឱរ៉ានៃព្រះចិតាទ្រង់បាន សម្តែងឲ្យស្គាល់ព្រះអង្គ ៉ា ៧ ។

ព្រះយេស៊ូបានមានព្រះបន្ទូលនូវពាក្យស្រដៀងគ្នានេះដែរគឺព្រះអង្គ មានព្រះបន្ទូលពីអណ្ដូង និង ទឹកជាមួយស្គ្រីនៅក្នុងស្រុក ស៊ូខារ គ្រាប់ពូជស្រង៉ែ និង ស្រូវជាមួយអ្នកស្គាប់របស់ព្រះអង្គដែលជាកសិករ។ លោកប៉ូលរៀបចំ សាររបស់គាត់តាមបែបផ្សេងៗ នៅពេលដែលគាត់និយាយទៅកាន់សាសន៍ យូដា និង សាសន៍ហ្គ្រេក ដោយនិយាយពាក្យដែលងាយស្រួលឲ្យក្រុម

೬៤ ឃុំហាន ១:១៤ ; និក្ខមនំ ៣៣ :២២ –២៣

៦៩១ ជីម៉ូរថ ៦ :១៦

<sup>್</sup> យ៉ូហាន ១:១៨ពាក្យដែលថា ៉ សម្ពែងឲ្យស្គាល់ ៉ មានន័យថា ពន្យល់យ៉ាងច្បាស់ផ្តល់ជោយការណ៍យ៉ាងល្អិតល្អន់ ។

និមួយៗស្គាប់ <sup>២</sup> ។ ការនិយាយដោយសុភាពជាមួយមនុស្សគឺជួយភ្ជាប់រាជសារ របស់យើងឲ្យស៊ីគ្នានឹងអ្នកស្គាប់របស់យើង ។

## ដោះស្រាយបាំមួយពួកអ្នកប្រឆាំ១បំខាស់

ការធ្វើការដោយប្រើមធ្យោបាយមួយដែលយើងរឹងប៉ឹងសំរាប់សេចក្ដី ពិត ប៉ុន្តែសុភាពជាមួយសត្រូវរបស់សេចក្ដីពិតដែលហាក់ ដូចជាប្រឆាំងទាស់ ទទឹង ។ ចំពោះអ្នកមិនជឿហាក់ដូចជាទំនងព្រមទទួលនូវការរឹងមាំចំពោះ សេចក្ដីពិតរបស់យើងទៅស៊ុមគ្រលំជាអ្នកមិនជឿទៅវិញ។ តើយើងដោះស្រាយ ចំពោះការទាស់ទទឹងទាំងនេះយ៉ាងណា?

# អ្នកប្រឆាំ០នី០យើ០ដែលមិនមែនបាំគ្រីស្តបរិស័ធ

សាសនាភាគច្រើនជឿថាមានតែពួកគេតែប៉ុណ្ណោះដែលត្រឹមត្រូវ។ សូម្បីតែសាសនាទាំងនោះដូចជាបាហាយ ដែលបាននិយាយថា សាសនា ទាំងអស់គឺមានតម្លៃការបដិសេធន៍ចោលមិនព្រមជឿសាសនាណាមួយនោះ ក៏ជាលក្ខណៈពិសេសណាស់ដែរ ការទទួលយកតែមួយនោះគឺមានសុពលភាព ល្អដែរ ។ ការជឿលើព្រះគ្រីស្គតែមួយអង្គនោះនឹងប្រាកដថាមិនអាចគេចផុតពី ការប៉ះទង្គិចជាមួយអ្នកដែលមានជំជឿផ្សេងទៀតដែរ ។

នៅពេលដែលការនេះកើតឡើង យើងអាចនឹកឃើញថា យើងមិន ចាំបាច់តតាំងយ៉ាងខ្លាំងក្លាជាមួយជំនឿដែលមិនដូចគេក៏ដោយចុះ ។ សាដ្រាក់ មេសាក់ និងអាបេនិកោ នៅតែសម្ដែងនៅក្នុងការគោរពរាប់អាន ទោះបីជា គេមិនបានថ្វាយបង្គំរូបសំណាកធ្វើអំពីមាសរបស់ស្ដេចនេច៊ូកានេសាក៏ដោយ ។ ពួកគេគ្រាន់តែបង្ហាញពីការគោរពប្ដូរផ្ដាច់ថ្វាយបង្គំដល់ព្រះយេហូវ៉ា និងមិនព្រម ក្រាបបង្គំចំពោះរូបព្រះដទៃណាឡើយ ។ បីជំពូកក្រោយមក នៅក្នុងដានីយ៉ែល

<sup>🗝</sup> ចូរប្រៀបជៀបកិច្ចកាវ១៣:១៤-៤៣ ជាមួយកិច្ចកាវ១៧:១៦-៣៤

ជំពូក ៣ ដារីឃ៉ូសបានចេញច្បាប់ឲ្យអធិស្ឋានបានតែចំពោះខ្លួនគាត់មួយតែ ប៉ុណ្ណោះ ។ ដានីយ៉ែលមិនបានចេញប្រតិកម្មតបតមកវិញជាសាធារណៈចំពោះ បទបញ្ជានោះឡើយ តែគាត់គ្រាន់តែនៅតែបន្តគោរពប្រតិបត្តិចំពោះជំនឿ របស់ គាត់ដោយស្មោះស្ម័គ្រដដែល ។ នៅពេលដែលព្រះតេជគុណភេស្ចូសស្រែក គំហកដាក់ប៉ូលហើយបានចោទប៉ូលថាជាមនុស្សអ្គតនោះ លោកប៉ូល មិន បានតបតទៅវិញដោយកំហឹងដែរ ។ គាត់គ្រាន់តែតបថា លោកមានប្រសាសន៍ នោះគឺ " ពិតជាត្រឹមត្រូវ និង សមហេតុផលមែន" គឺលោកប៉ូលបានប្រើពាក្យ"ព្រះតេជគុណភេស្ចុស" " ។ មានការប្រឆាំងច្រើនមែនទែន នៅពេល ដែល លោកណាម៉ានដែលបានជាពីជំងឺឃ្លង ហើយបានប្រកាសសុំខមាទោស ទុកជាមុននៅពេលដែលគាត់គ្រាន់តែឱនបន្ទាបខ្លួនជាមួយស្ដេចនៅក្នុងព្រះវិហារ នៃព្រះវីម៉ូន ( តែមិនបានឱនទាំងផ្លូវចិត្តឡើយ ) ហោរាអេលីសេ ( ដែលជា មនុស្សមិនយោគយល់ប៉ុន្មាន ) បែរជាប្រាប់គាត់ថា " សូមអញ្ជើញទៅដោយ សុខសាន្ដចុះ " ។ ការមិនយល់ព្រមទាំងនេះ គឺគ្មានការជំទាស់ត្រង់ណាដែល មិនអាចធ្វើបាននោះឡើយ គឺអាចធ្វើទៅបាន ។

## អ្នកប្រឆាំខដែលថាគ្រីស្តួមវិស័ធ

ផ្ទុយទៅវិញគ្រីស្គបវិស័ទគួរតែជាអ្នកដែលព្រមទទួលនូវការ សុភាពទន់ភ្លន់ ដែលធ្វើឲ្យអ្នកផ្សាយដំណឹងល្អអាចមានភាពជិតស្និតទៅនឹងការ ស្គាប់ដែលមិនទាន់ជឿព្រះរបស់ខ្លួន ពីព្រោះគ្រីស្គបវិស័ទយល់ថាការចូលទៅ កៀកជាមួយអ្នកមិនជឿតាមបែបសុភាពទន់ភ្លន់នោះ គេគិតថាជាការស៊ុមគ្រលំ

កិច្ចការ ២៦:២៥ នៅក្នុងសម័យឥម្ពីរសញ្ញាថ្មី " ព្រះតេជគុណ" គឺជា ពាក្យលើកកិត្តិយសដល់អ្នកធ្វើការរាជការ ។ ដើម្បីយកគំរូតាម ប៉ូល គ្រីស្តបរិស័ទ សព្វថ្ងៃនេះគួរច្រើពាក្យដែលគួរសមចំពោះអ្នកដែលមិនជឿ ហើយប្រចាំងយើង ។ ធា ពង៌្យវិតារក្សត្រ ៥:១៥-១៩

នៅពេលដែលរឿងនេះបានកើតឡើងភាគីនិមួយៗត្រូវគិតពីគំនិត ល្អនៃភាគីម្ខាងទៀត គឺត្រូវចងចាំថារឿងនេះអាចមានទំនាស់នឹងគ្នា ដូចជា រឿង៉ាវ ដទៃទៀតដែរ គឺថាគ្រីស្គបរិស័ទមានជំនឿល្អតែគ្រាន់តែមានជំហរផ្សេងពីគ្នា ប៉ុណ្ណោះ។ ដរាបណាមើលឃើញច្បាស់ថា អ្នកនោះទៅស៊ុមគ្រលំជាមួយនឹង ជំនឿដទៃ ឬ មានអំពើបាបនិងប្រាសចាកពីព្រះគម្ពីរ បើពុំដូច្នោះទេ គ្រីស្គបរិស័ទ

<sup>&</sup>lt;sup>គរ</sup> ម៉ាថាយ ៨:១០-១៣

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup>លូកា ១៩:១-២និងរឿងហ្វៀបប្រដូចទាំងបីដូចតទៅ ។

<sup>ា</sup> កិច្ចការ ១១:១-១៤ រឿងនេះត្រូវបានគេនិយាយប្រាប់ពីរដងពីព្រោះវា មិនមែនជាការងាយស្រួលចំពោះគ្រីស្គបវិស័ទជនជាតិឃុដានៅ ដើមសតវត្សវិទីមួយ ឲ្យជឿថាព្រះពិតជាស្រឡាញ់និងព្រមទទួលសាសន៍ដទៃនោះ ។

## ७०७ क्षंग्रज्ञेद्धसञ्जूं ४/७ (इक्स १००६)

មិនត្រូវស្អប់ ឬ ប្រកាន់ទៅដល់គ្នាទៅវិញទៅមកចំពោះអ្នកដែលមិនបានប្រព្រឹត្ត ដូចខ្លួនទាំងស្រុងនោះ ។ ម្នាក់ៗត្រូវតែឈរឆ្លើយដោះសាចំពោះអ្វីដែលខ្លួនបាន ធ្វើដោយខ្លួនឯងចំពោះព្រះគឺមិនមែនឆ្លើយចោទប្រកាន់អ្នកដទៃនោះទេ 🕬 ។

## សរុបសេចក្តី

សុភាពទន់ភ្លន់តែមិនរឹងមាំគឺនាំឲ្យយើងបាត់បង់នូវភាពច្បាស់លាស់ ពីរាជសារដែលយើងត្រូវផ្សាយ ។ រឹងប៉ឹង តែមិនមានភាពទន់ភ្លន់ធ្វើឲ្យមាន រនាំងប៉ាំងយើងខណ្ឌដាច់ចេញពីចិត្តនៃអ្នកស្ដាប់របស់យើង ។ ព័ន្ឋការីដែលយក គំរូតាមព្រះគម្ពីរ ដែលមានប្រសិទ្ធិភាពគឺប្រើទាំងពីររីងមាំ ចំពោះការស្វែងយល់ពី សេចក្ដីពិតការសម្រេចចិត្ត និង ការប្រព្រឹត្តិអ្វីដែលទាក់ទងទៅនឹងសេចក្ដីពិត តែសុភាពទន់ភ្លន់ពេលទាក់ទងនឹងការញែកដាច់ដោយឡែក ការស្ដាប់និងការ យកលំនាំតាមអ្វីមួយដើម្បីឲ្យងាយស្រួលក្នុងការផ្សាយពីសេចក្ដីពិតដល់ មនុស្សផងទាំងពួង ។

ଜ୍ୟୁନ ୭୯:୭-୭୧:୯